
– 1 – 

 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 50, 28-juL-2025 

  

  



– 2 – 

    
Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro Hi-

roike, 1ª edição em japonês, 4 vols. 1926 
Idem, em japonês, reimpressa, 10 vols. 1985 Idem, em japonês, vols. (1, 7, 8 e 9). 1994 

Idem, 1ª edição em inglês, 3 vols. 
2002 

 

 
  

Antropologia do Sampou Yoshi 366 dias com as palavras da Nova Moral Chikuro Hiroike, pai da Moralogia (2001) Citações de Chikuro Hiroike 
 

  



– 3 – 
 

  



– 4 – 

1．新版『道徳科学の論文』第9 冊  第8 章 最高道徳実行上の注意条件 1. Tratado da Ciência da Moral, vol. 9 (redação original de 1926) 

P.380 （70）「事業誠を悉くし救済を念となす」 

 最高道徳においては、自分の家業もしくは職務は、神の力を助けて人類全

体の便利と利益とを増して、これを満足さすることを主となし、しこうして

自分の精神はすべて日常自分の接触する人々の精神を最高道徳的に開発しよ

うと心掛くるのであります。 

 かくて自分の家業もしくは職務をもって、自己を益するということより

は、むしろ自分の家業もしくは職務は、人心を開発しもしくは救済する一つ

の公設機関であるというように考えて、その職務を行い、もしくはその家業

を勉励したならば、その徳の増加とともに社会の信用大いに加わりて、必ず

幸福の身となり得るのであります。 

 

Pág. 380. (70) Sinceridade nos negócios tendo em mente a salvação 

espiritual. De acordo com a moral suprema, o negócio ou o cargo profissi-

onal de uma pessoa deve ter como principal objetivo auxiliar a obra de Deus, 

e aumentar a conveniência e os benefícios para toda a humanidade, pro-

porcionando-lhe a satisfação, enquanto o seu estado de espírito deve estar 

direcionado para proporcionar a salvação espiritual às pessoas com quem 

mantém contatos diários, em conformidade com a moral suprema.  

Se – em vez de focar o seu negócio ou profissão não como um meio para 

conquista de benefícios pessoais – mas como uma espécie de instituição 

pública para desenvolver (iluminar) as pessoas ou levá-las à salvação, e 

cumprir com o seu dever de fazer o seu melhor na profissão, então haverá 

o crescimento de sua virtude e credibilidade na sociedade, e certamente 

alcançará uma vida feliz.    

Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema (Número 8.70): Be sincere in business, aiming at spiritual salvation. According to supreme morality, one’s 

business or professional office must be devoted chiefly to assisting the work of God, increasing the convenience and benefits of the whole of mankind to their satisfaction, while one’s spirit 

is devoted to the bringing of spiritual salvation to people of everyday contact in accordance with supreme morality. If a man should perform his official duty or do his best in his family 

profession considering that his business therein is a sort of public facility or organ to enlighten people or bring them to salvation rather than to benefit himself, then public confidence in 

him will increase with the increase of his virtue and he will make himself a happy man without fail. 

1a. 最高道徳の格言 (1984 年版) 1a. Máximas da Moral Suprema (edição revisada em 1984) 

５０事業《じぎょう》誠を悉《つ》くし救済を念《ねん》となす 

 この格言は、すべての事業経営の基本理念を述べたものです。 

 事業経営の目的は、人々に満足を与える生産活動や販売活動を通じ

て、個人と社会の幸福を増進することにあります。そのために事業体が

利潤《りじゅん》を得、維持発展をはかるのは当然のことといえましょ

う。いいかえれば、事業の目的は、（一）一人ひとりの幸福の実現、

(50) Sinceridade nos negócios tendo em mente a salva-

ção espiritual 

Esta máxima refere-se à filosofia básica que deve nortear a administração 

dos negócios. 

O objetivo da administração de um negócio é o de promover o aumento 

do estado de felicidade – do indivíduo e da sociedade –, proporcionando 

satisfação às pessoas mediante atividades de produção e de vendas. É 

natural, então, que a empresa pense em auferir lucros e buscar a sua 

manutenção e evolução. Em outras palavras, os objetivos dos negócios 



– 5 – 

（二）企業という組織体の発展と永続、（三）社会の平和の実現、にあ

ります。そのためには、事業を行なう人は、事業上の知識、社会情勢、

顧客《こきゃく》や取引先の要望などについて十分に知悉《ちしつ》すると

ともに、人と物と金を真に生かすように至誠をもって尽くすことが大切

です。 

 一般に「事業は人なり」といわれるように、物や金が人を動かしてい

るのではなく、人が物や金を動かしているのです。事業の繁栄と衰退

《すいたい》は、人間にかかっているといえます。 

ところが私たちは、事業本位や物質本位になって、人間尊重の精神を忘

れ、力以上のことをして経営内容を悪化させ、従業員や取引先に迷惑

《めいわく》をかけていることが多いのです。 

 最高道徳では、事業を人心開発救済のための手段と考えます。すなわ

ち、神の恩恵に感謝し、万物を生成化育《せいせいかいく》する神のはたら

きを助けるという精神で、自己の事業や職務に誠意を尽くすのです。そ

して、日常接するすべての人々を最高道徳的に開発し救済しようと心が

けるのです。これが時代の推移《すいい》や社会の相違によって変化する

ことのない普遍的な経営理念です。この理念を具体化する場合には、時

代の動向と個々の状況に応じて、人間と資本と物財《ぶつざい》が一体と

なって真に活用されるように配慮《はいりょ》していくことが必要です。 

 経営者が人間尊重の精神に立ち、まず自己の品性の向上に努め、従業

員およびその家族一人ひとりの幸せを思いやるようになれば、おのずか

ら従業員の心の姿勢も変わっていきます。つまり、製品を企画する人

も、製造に当たる人も、販売を担当する人もすべて品性の向上に努め、

仕事に心を込めるようになります。そして、自分がよく思われたいと

seriam: (i) a concretização da felicidade de cada uma das pessoas; (ii) a 

evolução e continuidade de uma organização denominada empresa; (iii) a 

concretização da felicidade da sociedade. Para isso, é muito importante que 

a pessoa que se dedica aos negócios tenha pleno conhecimento do seu 

empreendimento, da situação da sociedade, das exigências e expectativas 

dos clientes e fornecedores, e se empenhe com sinceridade em 

proporcionar mais vitalidade às pessoas, aos produtos e ao dinheiro. 

Diz-se que o empreendimento depende do homem de forma que não 

é o dinheiro ou produto que move o homem; é o homem que move o 

produto e o dinheiro. Pode-se afirmar, então, que a prosperidade ou 

decadência do empreendimento depende do homem.  

No entanto, nós costumamos pensar só nos negócios ou nos produtos e 

esquecemos o espírito de respeito humano, superando muitas vezes a nossa 

própria capacidade e administrando mal os negócios causando, com isso, 

aborrecimentos aos fornecedores e funcionários. 

Administrar os negócios, na moral suprema, é um meio para desenvolver e 

salvar as pessoas. Isso significa manifestar toda a sinceridade no seu 

negócio e nas tarefas a executar, com o espírito de gratidão às bênçãos de 

Deus e de auxiliá-Lo na Sua obra de criar e desenvolver tudo e a todos. E 

então, ter sempre em mente desenvolver e salvar, com base na moral 

suprema, todas as pessoas com quem interagimos no cotidiano. E esta é a 

filosofia administrativa de natureza universal – inalterável – mesmo diante 

de diferentes sociedades ou mudanças de épocas. Para concretizar esta 

filosofia administrativa é necessária a devida atenção, nas situações 

individuais e nas mudanças da época para que sejam utilizados, de forma 

verdadeiramente integrada, o ser humano, o capital e os recursos materiais. 

Quando o administrador se empenha, em primeiro lugar, em elevar o seu 

próprio caráter e dispor do espírito de respeito humano, orando pelo bem-

estar e felicidade dos funcionários e seus familiares, haverá – de forma 

muito natural – mudanças também na atitude mental dos funcionários. Ou 

seja, aquelas pessoas que projetam um produto, fabricam ou que 

comandam as vendas, todas elas se empenharão em elevar o caráter 

dedicando-se, de coração, ao trabalho. E eliminarão os sentimentos 

egocêntricos de cobiçarem tratamentos preferenciais e mais 



– 6 – 

か、よい待遇《たいぐう》を得たいという利己心を取り去り、つねに顧客

や取引先、経営者や同僚のことを思いやって仕事を進めるようになりま

す。 

 このように、経営者と従業員がともに自己の品性の向上に努め、事業

に誠を尽くすようになれば、信頼と協調に結ばれた人間性あふれる企業

となります。その結果、どのような困難にも打ち勝って、事業を発展さ

せ、永続させることができるのです。                 最高道徳の格言(p.116-117) 

reconhecimentos, pensando muito mais nos clientes e fornecedores, no 

administrador e nos companheiros de trabalho. 

Dessa forma, quando o administrador e os funcionários, juntos se 

empenham em elevar o caráter e se dedicam ao trabalho com sinceridade, 

a empresa se fortalece, pois os seus recursos humanos estarão solidamente 

unidos por confiança mútua e espírito de cooperação. Como resultado, 

superará qualquer tipo de dificuldade, desenvolvendo e prosperando os 

negócios e assegurando a sua continuidade. 

Do Kakuguen, págs. 116~117 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima 

1. 【事業の目的】「事業の目的は、（１）一人ひとりの幸福の実現、

（２）企業という組織体の発展と永続、（３）社会の平和の実現にありま

す。そのためには、事業を行なう人は、事業上の知識、社会情勢、顧客や取

引先の要望などについて十分に知悉するとともに、人と物と金を真に生かす

よう至誠をもって尽くすことが大切です。」（P.116）とあります。経営者

は、ご自身の会社やお店の事業の目的について、お勤めの方は、勤め先の会

社についてお話ください。そして、「人と物と金を真に生かすよう至誠をも

って尽くす」ということについて話し合ってみましょう。 

2. 【人間尊重の精神】「私たちは、事業本位や物質本位になって、人間尊

重の精神を忘れ、力以上のことをして経営内容を悪化させ、従業員や取引先

に迷惑をかけていることが多いのです。」（P.116）とあります。事業本位

や物質本位になっていると感じる会社やお店はありますか。また、人間尊重

の精神で経営されていると感じる会社やお店とは、どのような企業でしょう

か。 

 

1. 【Objetivo dos negócios】Consta na pág. 116 que: “...Os objetivos 

dos negócios seriam: (i) a concretização da felicidade de cada uma das 
pessoas; (ii) a evolução e continuidade de uma organização denominada 
empresa; (iii) a concretização da felicidade da sociedade. Para isso, é 

muito importante que a pessoa que se dedica aos negócios tenha pleno 
conhecimento do seu empreendimento, da situação da sociedade, das 
exigências e expectativas dos clientes e fornecedores, e se empenhe 

com sinceridade em proporcionar mais vitalidade às pessoas, aos pro-
dutos e ao dinheiro.” Os administradores poderiam então conversar so-
bre o objetivo de seus negócios; e os funcionários poderiam conversar 

sobre a empresa onde trabalham. Em seguida, discutam sobre o que 
significa “se empenhar – com sinceridade – em proporcionar mais vita-
lidade às pessoas, aos produtos e ao dinheiro”. 

2. 【Espírito de respeito humano】 Consta na pág. 116 o seguinte: 

“...nós costumamos pensar só nos negócios ou nos produtos e esquece-

mos o espírito de respeito humano, superando muitas vezes a nossa 

própria capacidade e administrando mal os negócios causando, com 

isso, aborrecimentos aos fornecedores e funcionários”. Vocês conhecem 

alguma empresa ou estabelecimento comercial que pareça estar mais 

centrada no negócio ou nos bens materiais? E qual será a empresa ou 

estabelecimento comercial que possivelmente está sendo gerida com o 

espírito de respeito humano? 



– 7 – 

２．新版『道徳科学の論文』第 6 冊 2. Tratado da Ciência da Moral, vol. 6  

P.242 第 12 章第 12 項第 7 節 いっさい事業の成功は神に感通する至誠

心によりてはじめて得らる 

 以上、歴史上の事実及び聖人の教訓によれば、いっさい事業の成功は単に

物質の力のみにとどまらず、人間至誠の精神作用のこれに加わる場合に、そ

の力天地に感通して、いわゆる奇跡と称する人間予想外の好果を得ることあ

るを示されてあります。しかのみならず、私は過去十数年間実地にこれを体

験し、且つ幾多の人々を指導して、その好果を収め得たのであります。 

『中庸《ちゅうよう》』〈第二十五章〉に、誠は自《みずか》ら成るなり。（中略）誠な

らざれば物無し〈第十二章、孔子の条参照〉とありて、万一われわれが真に至誠の心

をもって事に当たれば、途中いかなる困難あるも、最後には必ず成功すると

いうことであるのです。 

 私が大正十一年八月二十一日、某《ぼう》元老《げんろう》を訪問して昼飯をと

もにいたしましたときに、その元老は私に対して、貴説〈私の所説の最高道徳を指す

なり〉一々感じ入りました。私は、先帝陛下〈明治天皇〉が私に対してたびたび

「誠でなければいかん、誠であらば必ず成功するぞ」と仰せられたことがあ

りましたが、陛下御一代の御事業は、全く祖宗の御宏謨《おんこうぼ・おおいなるお

しえ》に従われ、その至誠天地に感通する御心・御行いの結果であると存じま

す云々《うんぬん》と語られました。そのときに私は襟《えり》を正してこれを拝

聴いたしましたのであります。明治天皇の御製《ぎょせい》に、 

    鬼神《おにがみ》を泣かするものは世の中の 

    人の心の誠なりけり 

Pág. 242 Capítulo 12, Seção 12, Subseção 7: O sucesso de qual-
quer empreendimento só pode ser alcançado com sentimento 

sincero que se conecta a Deus. (Vol. II, pág. 418~419)   

Como mostrado anteriormente, os fatos históricos e os ensinamentos 
dos Grandes Mestres esclarecem que o sucesso de qualquer empreen-

dimento não é alcançado apenas com poder material, mas também, com 
a ação mental da sinceridade humana. Quando a ação mental da since-
ridade no homem é adicionada ao poder material, esse poder pode mo-

ver o céu e a terra resultando em efeitos inesperados – além da expec-
tativa humana – que muitos os chamam de “milagres”. Além disso, eu 
mesmo (refere-se a Chikuro Hiroike) experimentei isso por mais de 

dez anos(*) e orientei muitas pessoas a alcançarem o mesmo efeito.  

(*) Ver Complemento 6.2. Um caso de Sinceridade que vivenciei. 

No cap. 25 do Zhōng Yōng (A Doutrina do Justo Meio(*), leitura em japonês, 中

庸・Chu-yō) há a seguinte frase:  

A sinceridade vem do seu interior...  
Sem sinceridade, nada haveria 235 

(*) Um dos Quatro Livros da filosofia clássica chinesa e uma doutrina 

central do Confucionismo. O texto é tradicionalmente atribuído a Zisi 

(Kong Ji), neto de Confúcio. 

Esta frase significa que, se encararmos as coisas com espírito de verda-

deira sinceridade – por mais que encontremos dificuldades no caminho 
– podemos, no final, alcançar certamente o sucesso.  

Em 21 de agosto do 1922, num almoço com certo alto funcionário da 

Casa Imperial, ele me disse:  

“– Fiquei profundamente admirado com todos os aspectos de suas 

opiniões (referindo-se à Moral Suprema).236 Eu tive a oportunidade 
de ouvir várias vezes, do falecido Imperador237 o seguinte: ‘– Você 
deve ser sincero nas coisas. Sendo verdadeiramente sincero, cer-

tamente terá sucesso’ e penso que tudo que o Imperador Meiji fez 
em sua vida foi o resultado de sua postura mental e das ações que 
ele acumulou minuciosamente, seguindo o grande e elevado ensi-

namento de seus ancestrais, e baseado na tal sinceridade – capaz 
de mover os céus”.  



– 8 – 

とあるは、陛下の御心を御自身にて御現しになられたものでありまして畏

《おそ》れ多いことであります。 

São palavras que eu ouvi muito atentamente. Para ilustrar isso, dentre 
os poemas do Imperador Meiji, há um que diz:   

Até o mais temido demônio cairá em lágrimas,   

Se o homem manifestar a sua sinceridade   

Pode-se perceber – com a devida reverência – que esta era a expressão 
da Sua maneira de ser (do imperador Meiji), o Seu estado de espírito 

cotidiano.   
 

235 Veja o Zhōng Yōng, cap. XXV (ver VIl.vii do Cap. 12 do Tratado).   
236 Ou seja, a minha tese sobre a Moral Suprema.   
237 Ou seja, Imperador Meiji (1852 ~ 1912) 

XII.vii. The Success of Any Enterprise Can Be Achieved Only by Such Sincerity as to Be Appreciated by God. (Vol. II, pág. 418~419) 

As is shown above, facts in history and the teachings of the sages have elucidated that success in any enterprise cannot be achieved by the power of 

the material alone, but that, when the mental activity of sincerity in man is added to the material, the power can move heaven and earth, resulting 

in such good effects beyond human expectation, known as miracles. In addition to these, I myself have actually experienced this for over ten years 

and guided many people to attain the same good effect. In Zhong Yong (The Book of the Golden Mean) there is a phrase meaning that, if we attend 

to our enterprises with the spirit of genuine sincerity we may finally attain success without fail, whatever difficulties we may encounter on the way.
235

  

When I had an opportunity to visit a certain chief advisor to the Emperor and have luncheon with him on the twenty-first of August in the eleventh 

year of Taishō (1922), he said to me: “I was deeply impressed by every aspect of your views.
236

 I have often heard his Majesty the late Emperor
237

 

say to me: ‘You must be sincere. Sincerity will surely lead to success’ – and I think that the enterprise achieved by the Emperor in his life was the 

result of mental activity and deeds which he accumulated thoroughly following the great and lofty scheme of his ancestors, and based upon such 

sincerity as to move heaven.” I listened to him with careful attention. Among the poems by his Majesty Emperor Meiji, there is one as follows:  

Even the most ferocious god will be moved to tears  

When he is shown sincerity of man in the world.  

It may be mentioned with due reverence that this is an expression of his own mind.  

235

 See the Zhong Yong. Chapter XXV (quoted in VIl.vii of Chapter 12 of this Treatise).  

236

 That is, my views on supreme morality. 

237

 That is, Emperor Meiji 

 

3. 改訂『廣池千九郎語録』 3. Citações de Chikuro Hiroike 



– 9 – 

P.76（中略）あんたのやっておることは事業が主で人心救済が従です。人

心救済より事業が大切と思うておる。人心救済のために事業をやるというの

ではなくして、事業を良くするために人心救済することになる。これでは人

間が従で事業が主である。人間を目的にして、事業は人間を幸福に導く手段

でなくてはならない。なんでも人間本位に考えて、人類の安心・平和・幸福

のために事業させていただくという心になってはどうか。香川景三郎・初音、

『れいろう』第六巻第九号、四七ぺージ。 

Pág. 76 (...) O que você está fazendo é simplesmente priorizar os 

negócios; e a salvação das pessoas está no plano secundário. Você 

está achando que o negócio é mais importante do que a salvação das 

pessoas. Está se dedicando à salvação das pessoas com foco na me-

lhoria dos seus negócios, em vez de tocar os negócios com foco na 

salvação das pessoas. Desse jeito, o principal está sendo o seu ne-

gócio, e o ser humano, secundário. O ser humano teria que ser o 

objetivo, e os negócios são meios para conduzir o ser humano à fe-

licidade. Tenha sempre como base o pensamento no ser humano, 

realizando os negócios com o espírito de servir e ser útil para a se-

gurança, paz e felicidade da humanidade. Que tal?  
Fonte: Kagawa Keizaburō e Hatsune, Revista Reirō, vol. 6, núm. 9, pág. 47. 

4. 廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 3. Livro: Antropologia do Sampou Yoshi     
 

4. Livro: Antropologia do Sampou Yoshi 3. Livro: Antropologia do Sampou Yoshi     
 

P.218「事業に誠を尽くすこと」 

 そもそも事業は何のために行うのでしょうか。それは世の人々に便利さや

安心を与え、満足感や幸福感を与えていくためです。 

 食べ物をつくって販売するのは、人が生存するための糧を提供するととも

に、美味しさという楽しみや満足感を与えるためです。本をつくって売るの

はよりよい生活を送るための情報を提供してさらに幸せになってもらいたい

からです。家を建てるのは、安全で快適な住環境を提供することで、そこに

住む人々が幸せに生きていくためです。子供たちに勉強を教えるのも、病気

の治療をするのも、道路をつくるのも、行政のサービスも、すべては人々の

幸福や便利さのために行っているのです。 

 こうしたあらゆる取り組みを通じて、一人ひとりが人生を充実させ、企業

等さまざまな組織・団体が発展し、その結果として社会・国家が少しずつ平

和で豊かになっていくのです。 

Pág. 218. Dedicar sinceridade nos negócios 

Em primeiro lugar, qual é o propósito de fazer negócios? É para pro-

porcionar às pessoas comodidade e tranquilidade, além de oferecer 

a sensação de satisfação e felicidade. 

Produzir e comercializar alimentos visam proporcionar o sustento ne-

cessário à sobrevivência das pessoas, além do prazer e satisfação ao 

saboreá-los. Produzir e vender livros é para prover as informações 

que ajudem a levar uma vida melhor e assim, proporcionar mais sen-

sação de felicidade às pessoas. Construir casas visam oferecer um 

ambiente residencial seguro e confortável, para que seus moradores 

possam levar uma vida feliz. Outras atividades como ensinar as cri-

anças, cuidar de pessoas doentes, construir estradas ou prestar ser-

viços públicos são todas elas ações realizadas para proporcionar o 

bem-estar, felicidade e a conveniência das pessoas. 

Por meio de todos esses esforços, cada pessoa será capaz de enri-

quecer a sua vida, as organizações e as empresas poderão crescer e 

desenvolver, e como resultado, a sociedade e o país gradualmente 

se tornarão mais pacíficos e prósperos. 



– 10 – 

 事業を行う人間は、それが世のため人のための事業である限り、日々接す

る人々に誠を尽くさなければなりません。誠を尽くすとは、利己心を捨て

て、関わる人々の心を数っていくくらいの心構えで事業にとりくむというこ

とです。 

 そんな姿勢で事業を推進すれば、その人は日々徳を積むことができ、社会

的信用も高まり、幸福な人生を送れるでしよう。 

 

Quem trabalha com negócios deve – enquanto os negócios tenham 

como foco o bem-estar das pessoas e do mundo –, dedicar diaria-

mente a sinceridade para as pessoas com quem se relaciona. Dedi-

car sinceridade significa deixar de lado o seu egoísmo e focar 

nos negócios, com o espírito de salvar a mente (pensamen-

tos/sentimentos) das pessoas com quem você interage. 

Se conduzir os negócios com essa atitude, a pessoa conseguirá dia-

riamente acumular virtudes, aumentar a sua credibilidade na socie-

dade e levar uma vida feliz. 

P.228「人間が第一、事業は第二」 

 道徳的な企業経営においては、人間を愛することを第一とし、事業を愛す

ることを第二としなければなりません。 

 ところが現実には、事業や事物、会社そのものを第一に考えて、人間、す

なわちそこで働く従業員や取引先の方々のことを二番目以降に考える経営者

が少なからずいるようです。事業こそが何よりも大切だという価値観のも

と、劣悪な条件で従業員を酷使したり、仕入れ先に厳しい要求をするなどし

て、ただただ自分の利益を追求し続けるのです。 

 従業員、取引先の人たちも、皆表向きはその経営者に対して頭を下げるか

もしれません。しかし、自分たちよりも事業や会社や利益を優先して考える

利己的な経営者のことを、誰も心から尊敬していません。ただその人が持っ

ている財力と権力にへつらい、頭を下げているだけなのです。 

 そのような会社の従業員は、自分のことが第一で、会社のことは二番目以

降に考えるようになります。給料分だけ働こうという意識になり、全力を出

し切らなくなるのです。 

Pág. 228. Ser humano em primeiro lugar. Negócios em se-
gundo 

Uma gestão empresarial moralmente correta deve – em primeiro lu-
gar – amar as pessoas, e em segundo, amar seus próprios negócios. 

No entanto, na realidade, parece haver muitos gestores que colocam 
o negócio, os bens ou a própria empresa em primeiro lugar, e consi-

deram as pessoas — ou seja, os funcionários que trabalham lá e os 
parceiros comerciais — em segundo plano ou além disso. Com a visão 
de negócios em primeiro lugar, eles exploram os funcionários, ofere-

cem condições precárias de trabalho ou fazem exigências rigorosas 
aos fornecedores, perseguindo apenas seus próprios lucros. 

É provável que os funcionários e parceiros comerciais se comportem 
– na aparência – passiva e obedientemente. Mas, ninguém realmente 
respeitará, de coração, um gestor egoísta que prioriza o negócio, a 

empresa ou o lucro acima das pessoas. Eles estão apenas bajulando 
e se curvando ao poder e à riqueza que esse gestor possui. 

Os funcionários dessa empresa também passarão a colocar o seu 
interesse em primeiro lugar, e a empresa em segundo. Eles passarão 
a adotar a mentalidade de trabalhar somente pela parte que acha 

justo ao seu salário e deixarão de se empenhar para dar o melhor de 
si. 

Se os gestores despertarem para uma gestão baseada na moral e 
ética, elevarem o seu caráter e passarem a amar as pessoas em pri-
meiro lugar e os negócios em segundo, os funcionários passarão a 



– 11 – 

 経営者が道徳的経営に目覚め、品性を高め、人間を愛することが第一で、

事業を第二に考えるようになれば、従業員は会社を愛して全力を尽くし、業

績も伸びていくことでしょう。 

amar a empresa, se dedicarão ao máximo e os resultados certamente 
melhorarão. 

５．モラロジー研究所出版部編『ニューモラル心を育てる言葉 366 日』 5. Livro: 366 dias com as palavras da Nova Moral     

P.207「道徳と経済は一体である」 

 人間の生活は、衣食住をはじめとして、何をするにも経済と切り離し

て考えることはできません。その意味で、人間生活は経済生活であると

もいえます。 

 経済を動かすものは人の心です。企業活動に必要な知識や技術、物や

お金、情報なども、これを運用する人の心次第で、よいことにも悪いこ

とにも使用できます。ですから、心づかいと行いの標準を示す「道徳」

は、個人にだけ求められるものではありません。企業も道徳心があって

こそ、真に人の幸せに役立つことができるのです。 

 企業の道徳心とは、これを構成する人々の道徳心の総体であり、取引

の方法や接客の態度、商品の質など、企業活動のすべての面に表れてき

ます。道徳という基盤の上に経済を築き上げる「道徳経済一体」の考え

方に基づいて、常に自社の道徳性を省みるとともに、一人ひとりの道徳

性を高める努力をしていきたいものです。（230 号） 

Pág. 207. Moral e economia são uma coisa só 

A vida humana, em todos os seus aspectos – desde o vestuário, ali-

mentação e moradia – não pode ser pensada separadamente da eco-

nomia. Nesse sentido, pode-se dizer que a vida humana é também 

uma vida baseada na Economia. 

O que move a Economia é o pensamento/sentimento das pessoas. 

Os insumos das atividades empresariais como o conhecimento, a tec-

nologia, os bens materiais, o dinheiro e as informações, também de-

pendem do pensamento/sentimento das pessoas que os administram 

e podem ser usados para o bem ou para o mal. Por isso, a “moral” – 

que é um indicador do pensamento/sentimento (atitude mental) e 

conduta – não é algo que se requer apenas dos indivíduos. Para con-

tribuir verdadeiramente na realização da felicidade das pessoas, as 

empresas também precisam ter o senso de moralidade (espírito, 

princípios ético-morais). 

O senso de moral das empresas (espírito, princípios) é o con-

junto do senso moral das pessoas que as compõem, e se ma-

nifesta em todos os aspectos das atividades empresariais, como mé-

todos de negociação, atitudes no atendimento aos clientes e quali-

dade de seus produtos. Com base no conceito de que “moral e eco-

nomia são uma coisa só”, devemos sempre refletir sobre a morali-

dade da nossa própria empresa e nos esforçar para elevar a morali-

dade de cada uma das pessoas. (Edição 230) 

P.230「『腹八分』は企業永続の秘訣」 

 モラロジー（道德科学）の創健者・廣池千九郎（法学博士、

1866~1938）は、「鶴が千年の寿命を保つのは、腹八分目に食うからじ

Pág. 230. O segredo para a longevidade das empresas é ob-

servar a regra de 80% da capacidade 

Chikurō Hiroike (1866-1938), fundador da Moralogia, disse: “A razão 

pela qual a cegonha vive mil anos é porque limitam-se a comer até 
80% de sua capacidade. Os gestores de empresas também deveriam 



– 12 – 

や。経営者は急進的な繁栄を望まないでカ相応、漸進的に進め」*と語り、

欲望のままに自己のカ以上の事業に取り組むことを戒めたといいます。企業

が永く繁栄していくためには、ゆとりある経営が必要であるということでし

よう。こうした「腹八分」の人生訓は、日本で百年以上続いてきた老舗の家

訓にも見られるものです。 

 暮らしや経営を「腹八分」に抑えて、そこで生まれた「二分のゆとり」を

万一の備えとし、あるいは世のため、人のために役立てていく。そうして地

道に徳を積み、世の信頼を積み上げてきたことにこそ、老舗が永く続いてい

く秘襲があったのです。（476 号） 

(*) =改訂「廣池千九郎語録」モラロジー研究所 P. 91. 山本恒次、昭和一二年、谷川講堂において 

estabelecer limites, evitar crescimentos rápidos, e avançar gradati-
vamente observando a sua capacidade”(*). Era uma advertência de 
Hiroike aos que – movidos pela ganância – lançavam-se em negócios 

além de sua própria capacidade. Certamente Hiroike quis dizer que, 
para que uma empresa prospere, por longos tempos, é neces-

sário observar uma gestão com boa margem de segurança. A 
sabedoria popular da vida, de “80% da capacidade” é também en-
contrada nos preceitos familiares de lojas tradicionais do Japão, que 

subsistem há mais de 100 anos. 

Administrar a empresa e a vida cotidiana com 80%, e manter os 

“20% de margem” como reserva emergencial, ou utilizar em algo útil 
para as pessoas e a sociedade: Eis o segredo das lojas tradicionais 
do Japão que conseguiram se manter por tanto tempo, acumulando 

virtudes de forma constante e construindo a credibilidade na socie-
dade. (Edição nº 476) 

(*) Fonte: Citações de Chikuro Hiroike, pág. 91, mencionado por 

Tsuneji Yamamoto em 1937, nas Termas de Tanigawa. 

6. 備考 誠、至誠について 6. Complementos sobre 誠 Makoto (Sinceridade) 

6.1. 第二節 正義はいわゆる自然法にして、その本質は神の心であると

の学説及びこれに対する聖人の教説 【七冊目 p.51】 

 (中略) 

 中国にても『中庸《ちゅうよう》』〈第二十章〉には「誠は天の道なり。これを

誠にするは人の道なり（誠こそが、この宇宙を支配する原理であり、これを具体的に実現

することが、人間の務めである）」といい、次〈第二十六章〉に「至誠は息《や》むな

し。息まざればすなわち久し。久しければすなわち徴《しるし》あり〈徴とは至

誠を積めばその好結果必ず外に顕《あらわ》るることをいう〉。（中略）天地の道は博《はく》な

り、厚《こう》なり、高《こう》なり、明《めい》なり、悠《ゆう》なり、久《きゅう》

なり」とありまして、自然法と誠とは同一にして、永久性を有し、これ

を累積すれば幸福に至ることを示しております。 

6.1. Do “Tratado da Ciência da Moral”, Vol. 7, pág. 51: Seção 2:  

(........)  

A Doutrina do Justo Meio(*), Cap. 20 da antiga China, afirma:  

“A sinceridade é o caminho do céu. Torná-lo sincero é o cami-
nho do homem” ( = A sinceridade é o princípio que governa o universo, 

e é dever do homem colocá-la em prática). 

E no Cap. 26, afirma:   

“A sinceridade é inesgotável. Se não parar, durará muito 
tempo. Se durar muito tempo, haverá sinais” (sinais significam 
que, se você acumular sinceridade, os bons resultados certamente 

serão um dia visíveis).  

(......)  

O caminho do céu e da terra é amplo, denso, alto, brilhante, tranquilo 

e duradouro”, mostrando que a lei natural e a sinceridade são a 



– 13 – 

mesma coisa, têm permanência e que acumulá-las levará à felici-
dade”. 

(*) Um dos Quatro Livros da filosofia clássica chinesa e uma doutrina 

central do Confucionismo. O texto é tradicionalmente atribuído a Zisi 

(Kong Ji), neto de Confúcio. 

 

6.2. 誠の体験 

 

6.2. Um caso de Sinceridade que vivenciei 

Páginas 295 a 298 da versão em inglês – Chikuro Hiroike, Father of Moralogy 

(2005), 376 a 380 da versão em japonês – 伝記廣池千九郎 (2001) 

第四部・学位の取得と求道者としての歩み第二節 二見今一色での体験 

 誠の体験 

 明治四十二年、千九郎は天理教に入信して、心の世界を見いだし、精神の

修練に励はげんだ。その一つの頂点が、明治四十三年の「誠の体験」であっ

た。 

 当時、千九郎の最大の関心事は、いかにしたら真実誠の心を体得できるか

ということにあった。誠が日本の道徳の根本であることは、学者として熟知

ちしていたから、一歩進んでそれを実践的に身につけたいと願っていた。そ

こで、千九郎は日ごろ誠の精神に富んでいる矢納幸吉会長に、その秘訣を尋

ねてみた。すると矢納は、「実際に人を助けてみれば分かります」と語り、

伊勢の二見今一色の講社に案内した。そこには中風症で三年半も寝たきりの

松本初子という三十七歳の女性がいた。千九郎は彼女の病気を治すよう求め

られたのである。しかし、千九郎にはなす術すべがなかった。これまで蓄積

した膨大な知識は何の役にも立たなかった。 

 千九郎が最初に今一色に行った日時は定かではないが、遺された資料から

判断すれば、明治四十三年の二月十四日であると推定される。その後、四、

五日おきにその女性のところを訪ね、誠心誠意、救済に努めた。当時、千九

郎自身はかなりの病身であり、かつ学位論文執筆に骨身を削っていたにもか

Páginas 295 a 298 da versão em inglês – Chikuro Hiroike, Father of Moralogy (2005), 

376 a 380 da versão em japonês – 伝記廣池千九郎 (2001) 

Parte 4. O Doutorado e a Busca da Verdade, Seção 2: A Experi-
ência de Hiroike em Futami Imaishiki 

Um caso de Sinceridade que vivenciei 

Hiroike converteu-se à seita Tenrikyo em 1909, redescobrindo seu 

mundo interior e embarcando em sua jornada rumo à iluminação espiritual. 

Um ponto culminante em seu treinamento foi um “Um caso vivenciado de 

sinceridade”, que ocorreu em 1910. 

Nessa época, o maior interesse de Hiroike era como desenvolver a 

mente (kokoro, sentimento, pensamento) para alcançar a sinceridade genuína. 

Como pesquisador, teórico, ele sabia muito bem que a sinceridade era a 

base do ensino moral no Japão, mas queria dar mais um passo e aprender 

a praticar a sinceridade. Hiroike perguntou ao mestre Yanou – que sempre 

estava imbuído de um espírito de sinceridade –, como consegui-lo. Yanou 

respondeu que “você deveria salvar uma pessoa e então compreenderá” e 

o conduziu ao escritório do Tenrikyo de Futami Imaishiki, em Ise. Lá, Hi-

roike conheceu uma mulher chamada Hatsuko Matsumoto. Com apenas 

37 anos, mas sofrendo de paralisia devido a um AVC, Matsumoto estava 

acamada há três anos e meio. Yanou pediu a Hiroike que curasse a doença 

dela. Mas Hiroike não sabia o que fazer. Os vastos conhecimentos acumu-

lados ao longo dos anos eram totalmente inúteis. 

Não se sabe ao certo quando ele visitou Imaishiki pela primeira vez. Mas, 

a julgar pelos registros existentes, provavelmente foi em 14 de fevereiro de 

1910. Depois disso, Hiroike visitou a sra. Matsumoto a cada 4 a 5 dias 



– 14 – 

かわらず、その大切な時間を割いて約八キロの道を通ったことに、千九郎の

覚悟のほどがしのばれる。 

 千九郎は、次のように回想している。 

 その病人は三十七歳の婦人で、三年半の間全身不随で寝たきりでした。そ

の婦人を助けよというのです。私はほんとうに当惑しました。医学的な治療

のすべてをやり尽くし、ただ死を待つばかりの病人に、道徳心を注入してそ

の精神を改革し、あわせてその肉体の病を自発的に治癒させようとするので

すから、当惑するのは当然でしょう。 

 この状況に直面し、私の学力も、私の信仰

上の勇気も、与えられた課題を遂行するには

あまりにも微弱であることを自覚したので

す。ここに至り、私は知らず知らずの間に神

様のお力にすがったのです（39）。 

千九郎自筆の「誠」 

 

 

 

 

 

 

次のようにも述べている。 

 伊勢二見が浦の今一色の講社で難病の患者に出会った時、たとえわが身は

どうなっても、この難病人の心を助けさせていただきたいと思わず知らずに

神様に願いました。あとから考えれば、それがすなわち誠でした。それ以前

は、神様に向かって自分の幸福を願っておりましたが、このように人を助け

る立場になり、難病人に出会った時、思わず知らずにわが身を捨てて、この

dedicando-se com sinceridade na esperança de salvar a alma dessa se-

nhora. Nessa época, o próprio Hiroike estava muito doente e, apesar desse 

desconforto, estava também atarefado em escrever a sua tese de doutora-

mento. Apesar de tudo isso, dedicou o seu precioso tempo para se deslocar 

cerca de 8 quilômetros até Imaishiki. Estava determinado a alcançar um 

espírito de sinceridade. 

Hiroike assim descreveu essa sua experiência: 

A doente tinha 37 anos. Seu corpo estava totalmente paralisado e ela 

estava acamada há três anos e meio. Quando me disseram para curá-

la da doença, fiquei completamente perdido. Ela tentou todos os trata-

mentos médicos possíveis na época, mas estava simplesmente ali dei-

tada, apenas esperando chegar o momento final. E me foi solicitado 

para introduzir o espírito moral na alma dela, transformar o seu estado 

mental e fazer com que a doença encontre naturalmente a cura. Como 

fazer isso? Eu não tinha a mínima ideia de como fazer isso. 

Diante desta situação percebi que todos os conhecimentos acadêmi-

cos e a coragem, na fé e na minha crença, 

não possuíam nenhuma força diante desta 

tarefa. Sem meios para avançar na missão e 

sem perceber, eu estava pedindo a ajuda de 

Deus.
39

 

“誠 – Makoto - Sinceridade” 

Manuscrito de Hiroike  

 

Há ainda outro relato de Hiroike sobre esse caso de Imaishiki: 

Quando estive diante de uma paciente sofrendo de doença incurável 

em Imaishiki, de Ise, a situação dela me sensibilizou e queria salvar a 

sua alma, disposto a me sacrificar, custe o que custasse – e sem perce-

ber – estava recorrendo à ajuda de Deus. Pensando bem, depois desse 

episódio, acho que foi o espírito de sinceridade que me levou a agir 

daquela maneira. Antes desse caso de Imaishiki, a minha oração a Deus 

era para pedir a minha própria felicidade. No entanto, quando me de-

parei com essa senhora, com a missão de salvá-la, inconscientemente 



– 15 – 

人を助けたいと思ったのです。その心こそ誠でした。ここで初めて、誠のほ

んとうの意味が分かりました（40）。 

 

 また、次のような文章もある。 

 私たちのようなつまらない人間でも、他人の魂を救おうとすれば、知らず

知らずのうちに自分の力が微小であることを自覚せざるを得ません。すると

広大な神の力を信頼する心が生じ、自分の高慢心がなくなっていくのです
（41）。 

 千九郎の至誠が通じたのか、その病人は、二か月後の四月初めには手足が

動くようになり、やがて自分で立って歩けるようになった。 

 千九郎はこの体験を通じてさまざまなことを学んだ。後年、次のように述

べている。 

 第一に、日本語のいわゆる誠という言葉の真髄は、神の慈悲心に合するこ

とであり、神の慈悲心とは物質的な救助ではなく、精神的に人心を救済する

ことにあるということが分かりました。（中略）誠という言葉の真髄は、

「苦労は我これをなし、その結果たる幸福は他人に分かち与える」というこ

とであり、真に神の慈悲心に合することをいうのです。（中略） 

 第二に、この今一色における人心救済の実行によって、私はモラロジーで

いう「伝統」（恩人の系列）の大恩を痛切に体得したのです。（中略）自分

のような誠の少ない人間でさえ、多少の犠牲を払って神様のお力を借り、他

人を助けようとするのですから、ほんとうに誠に富んでいる勢山支教会の矢

納会長は、昨年以来私を助けるために、たいへんな苦労と犠牲を払っている

に違いありません。この大恩を忘れるようでは、私の前途には暗黒しかない

と自覚しました。（中略） 

 こうして人心救済の経験をさせていただいた結果、年来、研究してきた世

界の諸聖人の信仰や道徳の原理が、私の精神の中に躍如として現出したので

comecei a dedicar a oração disposto a me doar por ela, sem pensar 

nada em minha causa. Esse meu estado de espírito – o meu pensa-

mento – é que foi o espírito puro de sinceridade. Foi dessa forma que 

compreendi o verdadeiro significado da sinceridade.
40

 

Hiroike também escreveu a seguinte passagem: 

Até mesmo pessoas comuns como nós, quando tentamos salvar a 

alma dos outros, inevitavelmente percebemos que o nosso próprio po-

der é minúsculo. E então, poderemos desenvolver um sentimento mais 

confiante na imensa energia de Deus e nos livrar da nossa arrogância 

interior.
41

 

A dedicação de Hiroike, com sinceridade, parece ter surtido efeito e, no 

início de abril, dois meses após a sua primeira visita, essa senhora já con-

seguia mover as mãos e os pés e mais tarde começou a andar sozinha. 

Hiroike aprendeu diversas coisas com essa passagem e mais tarde, des-

creveu o evento da seguinte forma: 

Em primeiro lugar, a palavra japonesa 誠 (makoto) ou sinceridade 

é – na sua essência – o alinhamento com a benevolência de Deus. 

Aprendi que a benevolência de Deus não é a salvação material, mas a 

salvação espiritual – ou da mente humana (...). A sinceridade – na sua 

essência – é “você se esforçar, e a felicidade resultante, compar-
tilhar com as outras pessoas”. Significa então, um total alinha-

mento com pensamento de Deus, a assimilação completa da benevo-

lência de Deus (...). 

Em segundo lugar, através dessa minha prática de salvação espiri-

tual em Imaishiki, percebi quão intensa era a grande bondade direcio-

nada para mim, pelos diversos ortolinos.(*) (...). Se até mesmo eu, sem 

muita sinceridade, cheguei a fazer alguns sacrifícios e pedir a ajuda de 

Deus para levar a salvação a outra pessoa, como teria sido a pessoa de 

tanta sinceridade como o mestre Yanou? Ele certamente deve ter se 

esforçado e sacrificado muito mais, desde o ano passado, para que eu 

encontrasse a salvação. Percebi que o meu futuro seria repleto de trevas 

se eu algum dia esquecesse a grande bondade (amor, energia, 



– 16 – 

す。こうして私は初めて更生の途に上り、神の御心に救われることになった

のです（42）。 

 この体験をのちに「誠の体験」と呼んでいるが、この体験が千九郎にとっ

て非常に重要なものであったことは、後年（昭和三年）の「五十鈴河畔の教

訓」の冒頭に、「誠の意味を体得せる実験、二見今一色にての実験」と記し

ていることからも分かる。 

 

 

 

 

 

 

39 遺稿 
40 

「社教』 第 45 号 矢野浩蔵 
41 

『日記』 六頁 
42 

昭和 12 年 10 月 28 日 賀陽宮殿下へのご進講・意訳 

benevolência) do mestre Yanou. 

(...) Assim, como resultado dessa experiência de salvação mental de 

uma pessoa, de repente tudo o que eu sabia ficou mais claro e ganhou 

vida dentro de mim: os conceitos, as crenças e os princípios morais dos 

Grandes Mestres que eu havia até então estudado. Foi assim que eu 

mesmo vivenciei a regeneração, o renascimento espiritual, e pela graça 

de Deus, alcancei a minha salvação.
42

 

Mais tarde, Hiroike designou esse episódio de “Um caso de Sinceridade 

que vivenciei” e o seu significado descrito no início de “五十鈴河畔の教訓

Sermão às margens do rio Isuzu” (Isuzu Kahan no Kyokun, 1928), re-

ferindo-se ao evento como “um caso que eu vivenciei para compre-
ender a sinceridade: A experiência de Futami Imaishiki”. 

(*) Ortolinos, na moralogia, referem-se à série de benfeitores. Ver as Notas 

Explicativas do “Chikuro Hiroike, Father of Moralogy (2005)”, pp. vii-viii. 

 

39
 Manuscritos não publicados. 

40
 Kozo Yano em Materiais de Educação Social, nº 45 (1966). 

41
 Diário, VI, 6. 

42
 Palestra proferida na presença do Príncipe Kaya em 28 de outubro de 1937. 

 

 

- Fim – 


