
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 39, 27-jan-2025 

 

 

  



– 2 – 

    
Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro 

Hiroike, 1ª edição em japonês, 4 vols. 
1926 

Idem, em japonês, reimpressa, 10 vols. 1985 
Idem, em japonês, vols. (1, 7, 8 e 9). 

1994 
Idem, 1ª edição em inglês, 3 vols. 

2002 

 

   

Antropologia do Sampou Yoshi    
 

  



– 3 – 
 

  



– 4 – 

1．新版『道徳科学の論文』第9 冊  第8 章 最高道徳実行上の注意条件 1. Tratado da Ciência da Moral, vol. 9 (redação original de 1926) 

（46）「自己を抑損して賢と良を推奨す」 

 従来の道徳においても、自己の欲望を抑《おさ》えて名誉もしくは利益の地

位を他の賢人もしくは善人に譲るというようなことが行われておったのであ

りますが、それは極めて稀《ま》れなことでありました。しかるに今回の最

高道徳においては、世界の人心開発もしくは救済ということが究極の目的に

なっておるのでありますから、真にこれを成し遂ぐるのには、自分でなけれ

ばならぬということであれば、決していかなる地位も仕事も他人に譲る必要

はありませぬ。もしそうでなくして、ただ単に自分の名誉や利益になる地位

とか仕事とかは、まず他人を推奨《すいしょう》してこれに譲り置き、しこう

して自分は常に実力を磨き、且つ徳を積んで自己の品性を大成することに努

力するのであります。かくのごとくに相互に他人を推奨するようになれば、

政治上の争いも、利益上の争いもなくなって、その当事者の幸福はその地位

や仕事を得たよりも更に大きいことになりましょう。 

 

(46) Contenha a si mesmo, indicando as pessoas de bem e sabe-

doria 

Revisão do título➔: Contenha-se e defenda a sabedoria e o bem 

Era prática da moralidade comum, no passado, reprimir os próprios de-

sejos e ceder uma posição honrosa ou vantajosa a pessoas de sabedoria 

e virtude, mas, isso era muito raro. No entanto, na moralidade suprema 

o objetivo final é a iluminação e a salvação da humanidade; nessa mis-

são, não é necessário recusar uma posição ou função se – de fato – 

ninguém consegue realmente desempenhá-lo exceto você mesmo. Se, 

ao contrário, não for o caso, e tratar-se apenas de posição honrosa ou 

vantajosa, deve-se primeiramente recomendar outra pessoa – cedendo-

lhe a função –, e de sua parte, esforçar-se constantemente em desen-

volver a própria capacidade e aperfeiçoar o seu caráter, acumulando 

virtudes. Se, dessa maneira, as pessoas passarem a confiar-se mutua-

mente e apoiar-se umas às outras, todas as disputas deixarão de existir, 

seja no campo da política seja nos negócios, e a felicidade dessa pessoa 

será muito maior do que a proporcionada pela tal posição honrosa ou 

função. 

 

Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema (Número 8.46): Restrain yourself and advocate the wise and the good. It was in the practice of 

conventional morality in the past to restrain one's desires and decline an honourable or profitable position in favour of another man of wisdom and virtue. Such, however, was very 

rare. Supreme morality has as its ultimate aim the enlightenment and salvation of all mankind; one need not decline a position or job if, indeed, no one could really perform it 

except oneself. If, on the contrary, it only concerns honour or benefit, one should rather decline a position or job, recommending another to take it while on one's own part one 

should always promote one's ability and devote oneself to perfecting one's character by accumulating virtue. If in this manner, people come to trust or advocate each other, all 

disputes will cease to exist, either in the field of politics or in the matter of gain, the happiness of people concerned being far greater than if they obtained such a position or a job. 

 

 

 

 

 



– 5 – 

1a. 最高道徳の格言 (1984年版) 1a. Máximas da Moral Suprema (edição revisada em 1984) 

３９ 自己を抑損《よくそん》して賢《けん》と良を推奨《すいしょう》す 

 この格言は、謙譲《けんじょう》の精神の本質を述べたものです。 

 私たちは、自分の名誉や利益に結びつく地位や仕事のことになると、人を

押しのけてまでそれを獲得しようとしがちです。これでは他の人との間に無

用の競争を生じ、円満な人間関係を損《そこ》なうことになります。 

 他方、私たちは、自分の地位や仕事を他の人に譲《ゆず》ることもありま

す。しかし、それが見栄《みえ》や体裁《ていさい》にとらわれた遠慮や我慢に

もとづいているとすれば、形のうえでは道徳的な行為に見えても、自分の心

に不平や不満、後悔《こうかい》が残ることになります。 

 最高道徳では、自分のおごり高ぶる心や独占《どくせん》しようとする心を

抑《おさ》えて、名誉や利益に結びつく地位や仕事は、それにふさわしい実力

と人格を備えた人を推奨し、その人に譲るのです。そして、自分自身はつね

に品性の向上に努力し、あわせて実力を磨いていくのです。これが「自己を

抑損して賢と良を推奨す」ということです。ただし、人心の開発救済という

重大事に関して、どうしても自分でなければならないときには、他人に譲る

必要はありません。 

 「賢と良を推奨す」といっても、現実には容易なことではありません。た

とえ譲る心ができたとしても、適当な人材を推薦《すいせん》することができ

なければ、その人は十分に責任を果たしたとはいえないでしょう。そこで私

たちは、推薦しようとする人の特性や意向を思いやって、その人の個性や能

力を生かすことができるかどうか、また、その人が仕事に意味や生きがいを

見いだせるかどうかを深く配慮《はいりょ》することが必要です。そのような

配慮をしないで重い責任を負わせたならば、その人は一時的に名誉心を刺激

39. Contenha a si mesmo, indicando as pessoas de bem e 

sabedoria Contenha-se e defenda a sabedoria e o bem 

Esta máxima expressa a essência do espírito despretensioso. 

Quando há oportunidades de cargos, serviços ou funções que podem nos 

proporcionar vantagens ou status, em geral procuramos conquistá-los a todo 

custo, mesmo passando por cima de outras pessoas. Isso gera competições 

desnecessárias com outras pessoas e prejudica o relacionamento humano 

harmonioso. 

Por outro lado, há também situações em que cedemos os serviços, cargos ou 

funções a outras pessoas. Isso, na aparência poderá parecer uma atitude moral 

louvável, mas, se a motivação para essa atitude for simplesmente a de conter-

se ou a de fazer cerimônia – preocupado com o visual ou a reação de terceiros 

– o resultado final será a insatisfação interior, intranquilidade e frustração. 

Na moral suprema, devemos conter o orgulho e a vaidade e ceder a oportuni-

dade, declinando de cargos, funções ou serviços que proporcionem vantagens 

e status, indicando pessoas competentes e de personalidade. De nossa parte, 

devemos nos concentrar em sempre elevar o caráter e aprimorar as nossas 

capacitações  e habilidades. Este é o significado de “Contenha a si mesmo, 

indicando as pessoas de bem e sabedoria Contenha-se e defenda a sabedoria 

e o bem”. Porém, quando a sua participação for indispensável para o 

desenvolvimento e salvação das pessoas, não será necessário decliná-los.  

Na prática “Contenha-se e defenda a sabedoria e o bem “defender a sabedoria 

e o bem” não é nada fácil. Enquanto não conseguir indicar uma pessoa 

apropriada – mesmo que consiga ceder a oportunidade – não se pode afirmar 

que cumpriu plenamente com a sua responsabilidade. Por isso, é necessário 

estarmos muito atentos às características, intenções e inclinações da pessoa 

que queremos indicar; e depois, devemos levar em consideração se essa 

pessoa terá ou não condições de desenvolver o seu potencial, e se encontrará 

ou não a alegria, a vibração e um significado nessa função. Se indicarmos uma 

pessoa para assumir elevada função– sem essa consideração de nossa parte – 

ela poderá, num primeiro momento, sentir-se lisonjeada, estimulada pelo 

status ou prestígio temporário, mas, logo em seguida será sufocada pelo 



– 6 – 

されて感激することもあるでしょうが、やがて地位や仕事に押しつぶされて

しまうことにもなりかねません。したがって、譲られた人がまだ十分に実力

を備えていない場合は、こちらが陰《いん》に陽《よう》にその不足を補い、そ

の人を生かし育てていくことが大切です。他人を推奨するということは、そ

の人の人生を左右する重大な問題ですから、慎重《しんちょう》な配慮が必要

です。 

 このように優《すぐ》れた人を見いだし推奨する態度は、自我を没却し神意

に同化した人にしてはじめて可能になります。そして自分の名誉や利害を離

れて、より多くの人材を育てることが、真に団体や国家の繁栄をもたらすの

です。                                                           最高道徳の格言 (p. 94-95) 

 

 

trabalho e status. Por isso, quando a pessoa ainda não reúne a competência 

necessária, o importante é estarmos dispostos a suprir as deficiências – direta 

e indiretamente –, visando a desenvolvê-la e formá-la. Indicar uma pessoa é 

uma questão de grande responsabilidade porque isso pode afetar 

enormemente a vida dela, o que requer uma atenção muito cuidadosa de 

nossa parte. 

Dessa forma, atitudes como as de descobrir e indicar as pessoas de respeito, 

competentes e dignas, somente se torna possível com a renúncia ao egoísmo 

e a completa assimilação da vontade de Deus. E, desenvolvendo e formando 

o maior número possível de pessoas, longe de interesses, vantagens e honrarias 

pessoais, podemos verdadeiramente alcançar a prosperidade das organizações 

e da nação. 

Do Kakuguen, págs. 94~95 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima   

1. 【地位や仕事を譲る】「最高道徳では、自分のおごり高ぶる心や独占し

ようとする心を抑えて、名誉や利益に結びつく地位や仕事は、それにふさわ

しい実力と人格を備えた人を推奨し、その人に譲るのです。」(P.94)とあ

ります。あなたは地位や仕事を誰かに譲ったことはありますか。譲る人を決

めるときにどのような基準でその人を選びましたか。また譲るときと譲った

あとの自身の心境も含めてご紹介ください。 

 

2. 【譲るときの配慮】「譲られた人がまだ十分に実力を備えていない場合

は、こちらが陰に陽にその不足を補い、その人を生かし育てていくことが大

切です。他人を推奨するということは、その人の人生を左右する重大な問題

ですから、慎重な配慮が必要です。」(P.95)とあります。あなたは、地位

1. 【地位や仕事を譲る】Na pág. 94 consta que: “Na moral suprema, 

devemos conter o orgulho e a vaidade e ceder a oportunidade, decli-
nando de cargos, funções ou serviços que proporcionem vantagens e 
status, indicando pessoas competentes e de personalidade.” Alguma vez 
você cedeu cargos e funções a outra pessoa? Qual critério você utilizou 

para decidir a quem ceder a oportunidade? Comente os seus sentimen-
tos, antes e depois de ceder a oportunidade a outra pessoa. 

 

2. 【譲るときの配慮】 Na pág. 95 consta que: “... quando a pessoa ainda 

não reúne a competência necessária, o importante é estarmos dispostos 
a suprir as deficiências – direta e indiretamente –, visando a desenvolvê-
la e formá-la. Indicar uma pessoa é uma questão de grande responsa-

bilidade porque isso pode afetar enormemente a vida dela, o que requer 
uma atenção muito cuidadosa de nossa parte.” Você já teve a experiên-
cia de, após ceder um cargo ou posição no seu trabalho, suprir as 



– 7 – 

や仕事を譲ったあと、その人の不足を補い、その人の成長を助けた経験はあ

りますか？また前任者に助けられたり、こんなサポートがあったらよかった

と思ったことはありますか。地位や仕事を譲ったときの望ましい配慮とはど

のようなものか話し合ってみましょう。 

 

deficiências da pessoa que assumiu e ajudá-la a crescer? Ou então, você 
já foi ajudado pela pessoa que ocupou o seu cargo anteriormente, ou 

teve alguma experiência de apoio que lhe foi dado quando você assumiu 
o cargo e que foi muito útil? Conversem sobre as atitudes desejáveis ao 
ceder um cargo ou posição no trabalho. 

2. 新版『道徳科学の論文』第7 冊 
2. “Tratado da...” pág. 357 do Vol. 7 (versão em japonês) ou versão 

em inglês, Vol. III, cap. IX.Xiii – Ortolino Espiritual: A tradução 

para português foi baseada na versão em inglês. 

追加文（三五）上 帝道及び王道の主権相続法を再検討し、モラロジー団体

の組織の大要を説明し、且つ天爵の意味とこれを得る方法とを説明す 

〔注〕第十四章第九項第十三節の追加文 【七冊目 p.357】 

 

 

 

 

 団体主権の相続法ならびに団体統制の方法につき、中国聖人のいわゆる帝

道及び王道にては、広く賢人と諮《はか》りて賢人を挙ぐるを務め〈『史記

《しき》』伯夷《はくい》列伝に岳牧《がくぼく》すなわち諸侯を推薦せること見

ゆ。このこと『尚書《しょうしょ》』の堯《ぎょう》・舜《しゅん》・禹《う》のと

ころを通覧すれば明らかなり〉、堯・舜は主権を禅《ゆず》り、禹はこれを

賢良の子孫に譲《ゆず》り、しこうして以上すべて最高道徳をもって政治を行

ったのであります。このいわゆる帝道及び王道が古来中国にては政体及び政

治の理想的模範となっておるのであります。そこで、結局、いわゆる帝道及

び王道は、（一）団体主権の相続には聖賢の人を挙げてその主権を譲ること

〈ただし日本の国体はこれと異なりて主権は万世一系の皇室にあり。これ真

の帝道なり。禅譲《ぜんじょう》の制は殷《いん》・周《しゅう》の放伐《ほうばつ》

Nota Adicional (35a), pág. 154-156. Uma reanálise da lei da sucessão à 
soberania, no assim chamado ‘caminho do imperador’ e ‘caminho do 

rei’; uma explicação resumida da organização do movimento da mora-
logia, e uma explicação do significado da nobreza divina(1) e do caminho 
para alcançá-la.  

(1)
 Nobreza divina (ou nobreza celestial) = É a palavra usada na máxima: “Pra-

tique a nobreza divina e a nobreza humana naturalmente o acompanhará” (天爵を

修めて人爵これに従う – Tenshaku Wo Osamete Jinshaku Kore Ni Shitagau – Attain 

heavenly nobility, and human nobility will follow) 

Na sucessão do poder supremo e no método de controle de uma organização, era 

uma regra tradicional – de acordo com o ‘caminho do imperador’ e o ‘caminho 

do rei’, assim denominados na tradição dos mestres chineses –, nomear um ho-

mem sábio com a recomendação de muitos homens sábios
217

. Yao e Shun, cada 

um entregou os direitos soberanos a um homem virtuoso, respectivamente, e Yu 

a seu filho sábio e virtuoso, e todos eles administraram os assuntos com suprema 

moralidade. Essas formas de governo pelo 'caminho do imperador' e pelo ‘cami-

nho do rei’ têm sido consideradas modelos ideais de sistema político e de governo, 

na China. Em outras palavras, essas regras visam: (1) indicar um homem de vir-

tude e sabedoria como sucessor do poder supremo em uma organização e trans-

feri-lo, por abdicação, em favor do sábio sucessor
218

, e (2) adotar um sistema de 

aconselhamento e um sistema de eleição, tanto para sucessão quanto para a ad-

ministração, mas (3) adotar o sistema hereditário de sucessão quando o herdeiro 

natural for sábio e virtuoso, e por fim, (4) assegurar um governo excelente e res-

peitável.  

217 

Na Vida de Bo Yi de Shi Ji (Memórias Históricas, 91 a.C.), parece que os candidatos 

eram recomendados por todos os Senhores (lorde, barão, senhor feudal) e 



– 8 – 

に比すれば平和なれども、その実質に破壊性を含む〉、（二）その禅譲及び

行政には諮詢《しじゅん》法及び選挙法を用うること、（三）賢良の子孫あれ

ば世襲せしむること、しこうして、（四）以上すべて善政を布《し》くこと

であるのです。しかしながら、人心に最高道徳を入れずしては右の方法のい

ずれを行うも弊害の起こることは同じであります。故に一切の事、究竟《き

ゅうきょう》するところは上に立つもの最高道徳を行い、これを人心に扶植す

るほかないのであります。いまモラロジー団体の組織法は日本の国体をはじ

めとして右の帝道及び王道の理想を参酌《さんしゃく》してあって、これにつ

きては第一巻第十四章第九項第十三節に説明してありますが、しかしなが

ら、いまだ悉《つく》さざるところもありと思えば、更に左に一言いたしてお

きます。 

 モラロジー団体は、（一）上下ともに最高道徳をその精神に入れ、（二）

世襲制度によりて相続をなし、（三）その各家名《かめい》相続者と当該団体

の事業の責任者とはこれを区別し、その形式は大略今日の立憲君主政体の制

度の長所のみによることにいたしてあります。これに加うるにモラロジー団

体の健実なるところはその幹部ならびに団員各自の精神に最高道徳を入れて

あるほかに、その教化の任に当たる人々が将来永久にわたりていずれもみな

聖人の教えに従い、私の精神と実行とを体得《のみこむ》した人のみに限るこ

とにしてありますから、職業的でないことにあるのです。すなわち各自みな

家業もしくは公私の職務を持ちながら、自己の祖先以来の天に対する借財返

済のため義務先行をなし、「天爵を享受《うくること》」〈健康・長命・開運

及び家運万世不朽〉を目的としてそのモラロジー教育の教化事業に協力する

のであります。故にこういう方々はモラロジー団体に向かって衣食を求むる

とか、当団体内の職員の椅子《いす》を覘《うかが・ねら》うとか、部下の団員

を私《わたくし》して自己の勢力を張ろうとかいうような人は一人もないので

governadores (yue mu). Isso se depreende da leitura dos artigos de Yao, Shun e Yu em 

Shang Shu (O Livro dos Documentos Históricos, c. 600 a.C.).  

218 

No Japão, a estrutura nacional é diferente: o direito soberano consiste na linhagem 

ininterrupta da Casa Imperial, que é o verdadeiro sistema do ‘caminho do imperador’. 

O sistema de abdicação chinês é muito mais pacífico do que a forma de deposição 

(banimento, destituição, impeachment) das dinastias Yin e Zhou, mas, na essência, não 

é isento de uma natureza destrutiva.  

No entanto, sem a introdução da moralidade suprema na mente humana, qual-

quer uma dessas formas de governo poderá fracassar. Em suma, o mais impor-

tante é que aqueles que estão no topo da administração devem praticar a morali-

dade suprema e implantar esse espírito nas demais pessoas. O movimento da mo-

ralogia, por sua vez, foi construído tendo como referência a estrutura nacional do 

Japão e os ideais do assim chamado ‘caminho do imperador’ e ‘caminho do rei’. 

É explicado na subseção anterior (IX. Xiii – Ortolino Espiritual, págs. 149~154), 

mas como isso me parece ainda insuficiente, segue aqui uma explicação adicional:  

No movimento da moralogia, (1) seja no escalão superior seja no inferior, todos 

incorporam a moral suprema em seus corações, (2) a relação ortolínica é mantida 

pelo sistema de sucessão hereditária, e (3) deve-se diferenciar o sucessor da pes-

soa responsável pela administração da instituição; e assim, a instituição é consti-

tuída principalmente com base nos melhores aspectos da atual monarquia consti-

tucional. Além disso, essa instituição é confiável e sólida porque a liderança e os 

seus membros incorporam a moralidade suprema em seus corações e porque 

aqueles que estão encarregados da sua divulgação (iluminação das pessoas) de-

vem estar sempre restritos àqueles que seguirão os ensinamentos dos grandes mes-

tres, perpetuamente, e que também compreenderam o meu espírito e as práticas 

(NT: “meu”= Chikuro Hiroike), e nenhum deles se dedicando a isso, como pro-

fissão. Em outras palavras, enquanto cada um se dedica na sua profissão e ocu-

pações, públicas ou privadas, cumpre também o seu dever moral de quitar as dí-

vidas perante Deus, desde os dias de seus ancestrais, e contribui na atividade edu-

cacional da moralogia com o objetivo de alcançar a nobreza celestial
219

.  

Por isso, nesta instituição, não há uma pessoa que esteja buscando um meio de 

vida por meio dela, ou que tenha ambição por um cargo na equipe visando am-

pliar o seu poder sobre os membros do escalão inferior, para fins egoístas. Orga-

nizado dessa forma, essa instituição continuará para sempre, e, claro, o movi-

mento da moralogia está, e estará, sob a liderança dos praticantes da moralidade 

suprema ou de seus descendentes que praticam a moralidade suprema, e a equipe 

de colaboradores será constituída por aqueles que prestaram serviços relevantes à 



– 9 – 

あります。かくしてこの組織は今後永久的に続くものであります。しこうし

てモラロジー団体の首脳部はもとより、最高道徳の実行者もしくはその子孫

の実行者これに当たり、その職員には同団体の功労者もしくはその子孫をは

じめ内外会員の中から選抜するのでありますから、内部の調和は終始永久に

わたり外部より想像し得ざる平和の状態を存しておるのであります。嫉妬

《しっと》・競争・不平などは全くこれなく、各自《めいめい》に万事に対して

自己反省して忠誠努力して要求せぬ美生活を営んでおるのであります。 

 しこうしてついでに一言付記しておくことは、最高道徳の実行は「天爵を享

受《うくること》」の原因をなすものにて、そのいわゆる天爵とは人間の力にて授

け得ざる事項であるのです。すなわち健康・長命（すなわち人間の生命）それと家運の

万世不朽はいかなる財力でも権力でも買い得ぬものでありましょう。次に開運

と申すもこれまた学力・知力・金力・権力等のごとき人力にて得らるるもので

なく、天爵を受くるということと同じ意味になるのであります。そこで、開運

とは右の天爵と人爵とを得る原因になる原理を指すのであります。しこうして

人間はまず開運せねば、真の永久の安心と幸福とは得られぬのであります。ひ

とたび開運すれば、資本の大小、営業の種類、知人の多少等、そういう末のこ

とは論ずるに及ばぬので、何事も必ず成功するのであります。損をするのも成

功せぬのも、すべて不幸に陥るのはみな好運命のないためであります。しこう

して開運は学力・知力・金力・権力等の人力にては得られず、必ず最高道徳実

行のほか何事をなしても得られぬのであります。 

 

instituição e por seus descendentes e também por aqueles selecionados entre os 

membros, dentro e fora da instituição. Sendo assim, a harmonia e a paz dentro da 

instituição estarão sempre perfeitas e ninguém – de fora da instituição – conseguirá 

imaginar: não haverá ciúmes, conflitos ou reclamações entre os membros, e cada 

um manterá uma vida pura, na qual pratica a autorreflexão em todos os assuntos, 

prestando um serviço sincero e fiel, sem ambições e vontades de recompensa.  

219

A nobreza divina aqui significa boa saúde, longa vida, bom destino* e prosperidade 

eterna da família. 

* bom destino (sorte, bom destino de vida) = 開運＝ Kaiun em japonês, sig-

nifica cultivar/produzir e abrir as portas para bons rumos na sua vida. 

Nesse sentido, há uma coisa a ser acrescentada. A prática da moralidade suprema 

é o único caminho para alcançar a nobreza divina (celestial). A nobreza divina não 

é algo ser concedida com o poder do ser humano. Em outras palavras, nenhum 

dinheiro nem qualquer tipo de poder seria capaz de adquirir a saúde, a longevi-

dade (ou seja, vida humana) e a prosperidade eterna da família. Também não é 

possível alcançar bom destino* por meio de forças do ser humano como o conhe-

cimento, esperteza, dinheiro e autoridade/poder; pois o bom destino resulta em 

alcançar a nobreza celestial, já que o bom destino é o princípio causador tanto da 

nobreza celestial quanto da nobreza humana; e sem o bom destino de vida o ho-

mem não pode garantir a verdadeira segurança e felicidade perpétuas. Uma vez 

alcançado o bom destino, essa pessoa certamente terá sucesso em tudo que estiver 

envolvido, independentemente de questões secundárias como o capital disponí-

vel, tipo de comércio, quantidade de amigos e conhecidos e assim por diante. 

Perdas e fracassos e todos os tipos de infortúnios são atribuídos à falta 
de bom destino. Afinal, o bom destino não é alcançado por meio do poder 
e capacidade do ser humano, mas apenas pela prática da moralidade 
suprema. 

 

“Tratado da ...” Versão em inglês, vol. III, pág. 154-156. ADDITIONAL NOTE (35a) 

A Reinvestigation of the Law of Succession to Sovereignty in the So-Called ‘Emperor's Way’ and ‘King's Way’; An Outline Explanation of the 
Organization of the Moralogy Movement, and an Explanation of the Meaning of Heavenly Nobility and the Way of Securing It. 

According to the ‘emperor's way’ and the ‘king's way’ so-called in the tradition of the Chinese sages, it was the rule concerning the succession of the supreme 

power and the method of controlling an organization, to appoint a wise man upon the advice of many wise men.
217

 Yao and Shun each handed over the sovereign 

rights to a virtuous man respectively, and Yu to his wise and virtuous son, and all these administered the affairs with supreme morality. Those forms of rule by the 



– 10 – 

‘emperor's way’ and the ‘king's way’ have been regarded as ideal models of political system and government in China. In other words, these rules aim at (1) 

appointing a man of virtue and wisdom as successor to the supreme power in an organization and transferring it by abdication in favour of the wise successor,
218

 

and (2) adopting an advisory system and election system both for succession and administration, but (3) adopting the hereditary system of succession when the 

natural heir is wise and virtuous, and altogether (4) ensuring an admirable government. 

217

 In the Life of Bo Yi of Shi Ji (Historical Memoirs, 91 B.C.), it appears that candidates were recommended by all the lords and governors (yue mu). This will be made 

clear by reading through the articles of Yao, Shun and Yu in Shang Shu (The Book of Historical Documents. c. 600 B.C.). 

218

 The national structure of Japan is different: the sovereign right lies with the unbroken line of the Imperial House, which is the true system of the ‘emperor's way’. The 

Chinese abdication system is much more peaceful than the banishment form of the Yin and Zhou dynasties, but, substantially speaking, it is not without a destructive 

nature. 

Any of these forms of rule may fail, however, without the introduction of supreme morality into the human mind. The important thing is that those of higher 

rank should practise supreme morality themselves and implant it in the spirits of others. Now, the moralogy movement is constructed in consideration of the 

Japanese national structure and the ideals of the so-called 'emperor's way' and the ‘king's way’. It is explained in the foregoing subsection (IX. xiii), but as this 

seems to me still insufficient, here is a further explanation: 

Within the moralogy movement, (1) both superiors and inferiors take supreme morality into their own spirits, (2) the ortholinonship is succeeded to by the 

hereditary system, and (3) the successor is to be distinguished from the responsible person or persons for the enterprises in the organization; and thus the organi-

zation is constituted mainly after the good points only of the present constitutional monarchy. In addition, this organization is safe and sound because the leading 

staff and other members have taken supreme morality into their own spirits and because those who are in charge of the enlightenment of people are to be always 

confined to those who will follow the teachings of the sages perpetually and who have also understood my spirit and practice, none of them being, therefore, a so-

called professional. In other words, while engaging themselves in their own trades or occupations, public or private, they perform their moral duty in order to pay 

off past debts owing to God since the days of their ancestors, and co-operate in the educational work of moralogy with the object of attaining to heavenly nobility.
219

 

There  is not one man among them, therefore, who seeks to find a means of living in the organization or to have an eager eye upon a post on the staff or to extend 

his own power over inferior members for selfish purposes. Organized in such a way, this construction will go on forever, and, of course, the moralogy movement 

is, and shall be, under the leadership of the practitioners of supreme morality or their descendants practising supreme morality, and the staff are to be composed 

of those who have rendered distinguished services to the organization and their descendants and also of those who are selected from among the members inside 

and outside the organization. Thus the harmony and peace inside the organization will always be so perfect that no one could imagine it from the outside: there 

will be no jealousy, conflict or complaint among, members, and each one will maintain a pure life in which he practises self-examination in every affair and renders 

sincere and faithful service without any desire for reward. 

219 

Heavenly nobility here implies good health, long life, good fortune and everlasting prosperity of one's family. 

In this connection there is one thing to be added. The practice of supreme morality is the only way of achieving heavenly nobility which is not to be conferred by 

human power. In other words, no amount of money nor any kind of right can procure health, longevity (i.e., human life) and everlasting prosperity of the family. Neither 

is it possible to attain good fortune* by means of such human powers as learning, intellect, physique, money and authority; for the so-called good fortune implies the 

attainment of heavenly nobility, for it is good fortune which constitutes the principle that causes both heavenly nobility and human nobility; and a man cannot secure his 

true perpetual security and happiness without first obtaining this. If once a man should attain good fortune, he will he sure to succeed in whatever he is engaged in, 

irrespective of such inessentials as the amount of capital, kind of trade, number of acquaintances and so on. Loss and failure and, indeed, all kinds of misfortunes are to 

be attributed to lack of good fortune. After all, good fortune is not obtainable by means of human power, but only by the practice of supreme morality. 

* good fortune = 開運＝ Kaiun in japanese, meaning the cultivation of one’s own fortune. 



– 11 – 

3. 廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 3. Livro: Antropologia do Sampou Yoshi     

P.142 「地位や仕事に執着しない」 

長い間努力して獲得した地位や仕事に対して、多くの人たちは強い

執着心を抱くものです。それによって名誉や利益がもたらされるの

ですから、なかなか手放すことができないのは、当然といえば当然

といえるでしょう。 

しかしながら、自分も他人も共に益する道を選ぶとき、私たちは地

位や仕事にしがみついていてはいけません。自分がしてきた地位や

仕事を譲るのに最適と思われる人物を推奨し、譲り渡していくとい

う判断を、どこかの時点で下すべきだと考えます。自分の欲望を抑

えて形式的にその立場を退くという意味ではなく、自分が任されて

きた仕事等を、タイミングを見計らって適任者に継承するというこ

とです。 

その後はさらに自分自身の生き方に磨きをかけ、日々の善行によっ

て徳を積み、自己の品性の完成を目指して努力するのです。 

このような考え方に基づいて、誰もが適任者に地位や仕事をタイミ

ングよく譲っていけば、利益上の争いも、あるいは政治上の争いも

なくなって、自分自身もその地位や仕事によって得た以上の幸福感

を味わえるに違いありません。 

Pág. 142 “O desapego do trabalho e do status” 

Muitas pessoas têm um forte apego a cargos, status e a função (trabalho) 

que conquistaram através de longos esforços. Uma vez que é isso que lhe 

honra, proporciona o status e as vantagens, é compreensível que seja difícil 

abandoná-los. 

No entanto, quando optamos pelo caminho que beneficia a nós mesmos e 

aos outros, não devemos ficar apegados ao status ou ao trabalho. Em al-

gum momento da sua vida você terá que tomar a decisão de indicar o seu 

sucessor mais apropriado, e entregar o cargo e o trabalho à essa pessoa. 

Isto não significa reprimir os seus desejos e renunciar ao cargo formal-

mente, mas sim, a de promover a sucessão do trabalho que lhe foi confiado 

a uma pessoa adequada observando o “timing” apropriado. 

Depois disso, devemos aprimorar ainda mais o nosso modo de vida para 

acumular virtudes através de prática cotidiana de boas ações visando o 

aperfeiçoamento do nosso caráter. 

Se todos cedessem os cargos e trabalhos às pessoas certas, e nos “timings” 

adequados com base nesse pensamento, não haveria conflito de interesses 

ou disputas políticas, e certamente a sensação de satisfação e felicidade 

será bem maior do que aquilo que sentiam quando estavam na ativa. 

4. 備考 4. Complementos     

4.1. Reunião do General McArthur e imperador do Japão, em 28-set-1945 

4.2. Artigo do jornalista Benedito Ferri de Barros, no jornal Estado de São Paulo, da década de 1980 ou 90, sobre as peculiaridades 

da casa imperial japonesa. 

- Fim – 

 


