
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 25, 01-Julho-2024 

 
 

  



– 2 – 

    
Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro 

Hiroike, 1ª edição em japonês, 4 vols. 
1926 

Idem, em japonês, reimpressa, 10 vols. 1985 
Idem, em japonês, vols. (1, 7, 8 e 9). 

1994 
Idem, 1ª edição em inglês, 3 vols. 

2002 

  

  

Antropologia do Sampou Yoshi Livro: 366 dias com as palavras da Nova Moral   

 

  



– 3 – 
 

  



– 4 – 

1．新版『道徳科学の論文』第9 冊 1. Tratado da Ciência da Moral, vol. 9 (redação original de 1926) 

P.335 第8 章 最高道徳実行上の注意条件 

動機と目的と方法と誠を悉くす 

既述のごとく、道徳に動機と目的とを尊ぶことは従来すでに決定して

おる問題であれど道徳実行の方法に重きを置かなかったために、道徳実

行の結果が好良でないことが多かったのであります。ことに従来の道徳

説にては、目的のために手段を択《えら》ばずというようなことを申して

おりましたので、甚だ誤っておることが多かったのであります。いま、

最高道徳は動機及び目的が至誠であるのみならず、その平素の精神作用

も方法もまた至誠を尽くし且つ完全を期して道徳実行の結果を好良なら

しむるのであります〈第一巻第十四章第二十一項参照〉。 

De Tratado da Ciência da Moral, versão em inglês, Vol. 3, Preceitos da Moral Su-

prema (número 8.16): Motive, aim and method shall all be most sincere. As has been 

stated above, it is generally accepted that in the practice of morality importance shall be 

laid upon motive and purpose. In many cases, however, the results of moral deeds are not 

good at all. It is because the method of the deeds has been neglected. Great errors have 
often been committed, especially because conventional moral theories sometimes instruct 

the world that the end justifies the means. Supreme morality, however, not only requires 

the motives and purposes to be sincere but also expects the follower to keep both his usual 

mental attitude and his means as sincere and perfect as possible so that his moral deeds 

may produce excellent results (See Book One, Chapter 14. XXI). 

 

Motivação, objetivo e método devem ser os mais sinceros 

 

Como já afirmado anteriormente, valorizar e respeitar a motivação e 

o propósito (objetivo) da prática da moralidade é uma questão já 

esclarecida e definida. Em muitos casos, porém, os resultados das 

práticas morais não são nada satisfatórios porque o método dessas 

práticas é negligenciado. Grandes erros têm sido frequentemente co-

metidos, especialmente porque a moralidade comum, por vezes, su-

gere ao mundo que o fim justifica os meios. A moralidade suprema, 

contudo, não só requer que os motivos e propósitos sejam sinceros, 

mas também, espera que você mantenha os sentimentos e métodos 

tão sinceros e perfeitos quanto possíveis, para que as suas práticas 

morais produzam efetivamente excelentes resultados (Ver Livro Um, 

Capítulo 14. XXI). 

1a. 最高道徳の格言 (1984 年版) 1a. Máximas da Moral Suprema (edição revisada em 1984) 

動機《どうき》と目的と方法と誠《まこと》を悉《つ》くす 

 この格言は、道徳実行の結果を良好にするための条件を述べたもので

す。 

 ここにいう「動機」とは、道徳を実行する際の心づかいのことです。

最高道徳では、実行の動機を、国家や社会をはじめ多くの先人先輩に負

っている道徳的負債を返済し、また、知らず知らずのうちにおかしてき

た過失を償《つぐな》うということに置いています。 

Motivação, objetivo e método devem ser os mais sinceros  

Esta máxima diz respeito às condições necessárias para que as nossas práticas 

morais tenham resultados efetivamente satisfatórios. 

A “motivação” aqui mencionada refere-se à atitude mental no momento das 

nossas práticas morais. Na moral suprema, a motivação para as práticas morais 

é a de pagar as dívidas morais perante os inúmeros antecessores, à 

sociedade e à nação, e também, a de compensar as faltas e os erros 

cometidos despercebidamente. 

O “objetivo” – aqui mencionado – é a meta final das práticas morais, e na 

moral suprema a meta é a elevação do nosso próprio caráter. O referencial no 



– 5 – 

 「目的」とは、道徳実行の究極的な目標のことで、最高道徳では、こ

れを自己の品性の完成に置いています。この目的は、動機とともに私た

ちの行為の善悪を決定する標準となります。行為の目的が正しくなけれ

ば、形のうえでどんなによいことをしても、その行為は価値の低いもの

といえます。 

 モラロジーでは、道徳実行の動機、目的を重視するとともに、さらに

「方法」にも誠を尽すことを教えています。すなわち、時代、時機、場

所、場合を十分に考慮《こうりょ》し、つねに相手の立場を思いやり、低

い、優しい、謙虚《けんきょ》な心で接し、相手の道徳心を引き出していく

のが最高道徳的な方法です。 

 私たちは、日常生活の場で、動機と目的と方法のすべてに誠を尽して

いくことが大切です。たとえば、家庭上あるいは事業上の問題で相談を

受けたとします。その場合、結局、問題を解決するのは当人自身です。

したがって、本人がみずから反省し、道徳心を高め、自力で問題を解決

できるように導いていくことが根本です。本人の品性が高まっていけ

ば、おのずから問題は解決していきます。 

 しかし同時に、こちら側の動機、目的、方法が一貫して道徳的である

ことが必要です。すなわち、自己の道徳的負債を返済し過失を償うとい

う動機で、品性の完成を目的として、方法にも誠を尽くすのです。そう

すれば、自分の意に相手を従わせようとか、支配しようという心は起こ

らず、良い結果を得ることができます。万一、結果が良くなかった場合

でも、決して相手を責めることなく、むしろ自分の誠意の足りなかった

ことを反省して、ますますその人の幸せを祈り、至誠をもって努力する

のです。 

 このように、動機、目的、さらに方法にも誠を尽くしていけば、自分

と相手だけではなく、第三者にも必ず良い結果をもたらすことができる

のです。                                                 最高道徳の格言 (p. 66-67) 

julgamento de nossos atos – se é um bem ou o mal – são o objetivo e a 

motivação destes atos. Se o objetivo das ações não estiver corretamente 

direcionado – por mais que na aparência realizem boas ações – elas terão 

muito pouco valor. 

Além de ressaltar a importância do motivo e do objetivo de nossas ações, a 

moralogia nos ensina que devemos também dedicar atenção – com 

sinceridade – aos “métodos”. Isso significa levar em consideração a época, a 

oportunidade, o lugar e as circunstâncias em que a pessoa se encontra, 

interagindo com bondade e humildade, sempre se colocando na situação dela 

para que ela mesma manifeste o seu senso moral; e este seria o método mais 

condizente com o espírito da moral suprema. 

Na nossa vida cotidiana é muito importante que dediquemos toda a nossa 

sinceridade na motivação, no objetivo e no método. Suponha, por exemplo, 

que você foi consultado sobre um problema familiar ou profissional. Nesse 

caso, a solução do problema – em última análise – vai depender da própria 

pessoa que fez a consulta. Por isso, é fundamental orientá-la para a reflexão 

dela mesma no sentido de elevar a sua moralidade e resolver o problema com 

a sua própria energia. Se essa pessoa conseguir elevar o caráter, os problemas 

dela serão solucionados com naturalidade. 

Mas, é necessário, ao mesmo tempo, que de nossa parte os motivos, objetivos 

e os métodos utilizados sejam moralmente corretos. Ou seja, a nossa 

motivação é a de pagar as dívidas morais e reparar as nossas faltas e erros 

cometidos e, o objetivo é a busca da excelência do caráter, dedicando toda a 

sinceridade no método a ser adotado. Agindo dessa forma conseguiremos 

bons resultados evitando-se que surjam sentimentos como o de impor a nossa 

vontade ou de controlar os outros. Mesmo que o resultado não seja 

eventualmente satisfatório, não devemos censurar ou criticar as pessoas; ao 

contrário, podemos refletir que isso se deveu à falta de nossa sinceridade e 

esforçarmo-nos cada vez mais na oração pela felicidade delas. 

Dessa forma, se dedicarmo-nos às práticas morais com a verdadeira 

sinceridade na motivação, no objetivo e nos métodos, certamente 

aparecerão bons resultados, não só para nós, mas para a outra pessoa e 

também para terceiros.                                       Do Kakuguen, págs. 66~67  

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima  



– 6 – 

1. 【何かを始めるには】たとえばあなたが「子育てサロン」をはじめ

るとします。その時に、この格言に基づいて、具体的にどのように進め

たらよいかを話し合ってください。 

2. 【家族の中の誠】家族の間で、この格言を活かすには、どのように

したらよいでしょう。話し合ってください。 

1. [Para começar algo] Por exemplo, imagine que você queira abrir 

um “Centro de apoio aos pais e crianças”. Discutam então as formas 

práticas de proceder, com base nesta máxima. 

2. [A sinceridade, na família] O que podemos fazer – na família – 

para praticar esta máxima. Discutam algumas ideias. 

2. 新版『道徳科学の論文』第8 冊、P.346 第14 章 第21 項 
2. Tratado da Ciência da Moral, vol. 8 (redação original de 1926)  

最高道徳は全体的に他人の幸福を進むることを目的とし、且つその動

機・目的及び手段を重要視す 

 因襲的道徳の実行においては、一面には、部分的もしくは形式的に人

間の利益を図りて、他の一面には、全体的もしくは実質的に人間の損害

になるようなことをなすも、これに心づかぬことが多いのであります。

たとえば、従来、普通の学者はただ自家専攻の学問の上から事物を観察

し、もしくは論議して、これを自己の本務とのみ考え、その事物全体の

得失利害を忘るることがあったために、「学者は実際に疎《うと》し」な

ど譏《そし》られたのであります。次にたとえば、外科医もしくは歯科医

など、その専門の手術をなすに急にして、人間の生命のいかんを考えざ

るものが多いのです。いま、最高道徳の実行者は、かかる場合に遭遇す

れば、まず人間の生命と健康とを全うすることに重きを置きて、その身

体の一局部の治療に対しては、一時応急的手当てを施し置き、然《しか》

る後にその精神治療すなわちその人の精神を救済し、続いて漸次にその

肉体に対して根本的治療を加えて進むのであります。 

 次に従来日本各地においては、新聞の広告を利用して粗悪の商品を発

売し、その発売の手段としては、あるいはその純益の一小部分を慈善事

業に寄付し、あるいは道徳的集会を催して、質樸《しつぼく》・無知の民を

懐柔《かいじゅう》し、美名の下に巨利を博せんとするものがあるのです。

普通道徳にてはかくのごときことをも是認しておれど、最高道徳は、た

とい一方に慈善をなし、もしくは道徳を説くも、その動機もしくは目的

がかくのごとく詐欺《さぎ》的なるにおいては、絶対にこれを是認いたし

ませぬ。しかのみならず、たといその動機及び目的は善くとも、その手

A moralidade suprema visa promover a felicidade dos outros 

como um todo e, além disso, dá muita ênfase à motivação, ao 

objetivo e aos meios utilizados. (P.346 Capítulo 14, Seção 21   ) 

É frequente que, na prática da moralidade comum as pessoas procurem, 
de um lado, benefícios parciais ou formais, e de outro, provoquem danos 
substanciais à humanidade como um todo, e muitas vezes nem temos 
consciência disso. Por exemplo, a maioria dos pesquisadores comuns 

observa ou discute temas apenas do ponto de vista de seu próprio 
campo especializado de estudo, que consideram seu único dever, e es-
quecem os méritos e deméritos totais do tema em questão. Ouvem-se, 
por isso, que os pesquisadores e estudiosos ignoram a realidade. Em 
seguida, muitos cirurgiões ou dentistas ficam preocupados demais em 

realizar a cirurgia e poucos se preocupam com a vida do ser humano em 
jogo. Um praticante de moralidade suprema pensará – nesse caso – 
primeiro na vida e na saúde do paciente e, se necessário, quanto à parte 
afetada do corpo, indicará o tratamento de emergência, seguido de cui-
dados na mente (pensamentos e sentimentos) para direcionar o espírito do 
paciente na direção da salvação e, então, curá-lo da doença gradual-

mente, com tratamentos básicos. 

Como às vezes se vê em muitos lugares do Japão, há vendas de produ-
tos de qualidade inferior para pessoas simples e desinformadas, através 
de anúncios em jornais, visando grandes lucros mediante técnicas dis-
farçadas a pretexto de trabalhos de caridade ou eventos filantrópicos 
para os quais, na verdade, apenas uma pequena parte do lucro é desti-

nada. Na moralidade comum isso pode ser aceito, mas na moralidade 
suprema nunca se aprovaria tal prática pois a motivação ou o objetivo 
inclui trapaça, mesmo que seja a pretexto de caridade ou práticas de 
moralidade. Mesmo que a motivação ou o objetivo seja nobre, se o meio 



– 7 – 

段が真の慈悲になっておらぬ場合は、やはりこれを斥《しりぞ》くるので

あります。 

utilizado não for baseado na verdadeira benevolência, na moralidade 
suprema será igualmente rejeitado. 

3. 新版『道徳科学の論文』第 7 冊、P.3 第 14 章 第 1 項 第１節 3. Tratado da Ciência da Moral, vol. 7 (redação original de 1926) 

第一節 モラロジーは品性完成の科学にして最高道徳の理
解及び実行によりてその目的を達成す 【七冊目 p.3】 

 現代にいわゆる道徳と称せらるるものは、人類の本能・経験及び

知識によって、漸次《ぜんじ》に発達せるものなることは前にすでに

説明せるとおりであります。それ故に、従来の因襲的道徳は、内面

的には、自己保存の必要より出《い》でたるもので、全然利己主義的

のものであるのです〈第七章及び第十章参照〉。しかるに、外面的に

は、道徳とは他人の利己心を満足さするために自己を犠牲にするこ

ととなっておるのであります。ここをもって道徳を行うということ

は、すなわち損失をするということに当たるのでありますから、す

べての人が道徳に対してはこれを敬して遠ざくる傾向があるので

す。これ従来の道徳説の不完全なるがためであるのです。およそ道

徳そのものの本質は、これを行うものは積極的利益を受け、その被

働者はかえって消極的利益を受くるにすぎないのであります〈第六

章・第七章・第八章及び第十章の諸原理参照〉。ただしその形式上の利益

は、道徳を行うものよりはその被働者にあるごとく見ゆるも、それ

はただ一時的にして、結局、道徳実行者にその善報酬はあるのであ

ります。しかるに従来これを説明するところのいわゆる道徳科学が

なかったために、かかる必要な原理が明らかになっておらぬのであ

ります〈なお第十五章第二項第五節にジンメルの学説を引く、参照すべし〉。 

 いまモラロジーにおいていうところの最高道徳は世界の諸聖人が

宇宙根本唯一の神の心〈すなわち後文にいわゆる慈悲心〉を体得して実現

せるところの道徳であって、自己の最高の品性を形成せんとする動

機及び目的から出発しておるのであります。それ故にこの最高道徳

の実行もまた結局は自己の保存及び発達にその基礎が置かれておる

形にはなっておれど、しかもそのいわゆる道徳実行の動機及び目的

I.i. A moralogia é a ciência da formação do caráter e seu ob-

jetivo é alcançado quando a moralidade suprema for com-

preendida e praticada.  (Vol. 7, pág. 3) 

Como já foi explicado anteriormente, o que atualmente é chamado de 

moralidade desenvolveu-se gradualmente a partir do instinto, da experi-

ência e dos conhecimentos da humanidade. A moralidade comum surge, 
portanto, da necessidade de autopreservação – quando vista interior-

mente – sendo fundamentalmente egoísta.1 No entanto, exteriormente, 

tem sido geralmente entendido que a moralidade significa o sacrifício de 
si mesmo para a satisfação dos interesses egoístas dos outros. Por isso, 

pensam que a moralidade significa incorrer em perdas, para quem a pra-

tica. E assim, naturalmente as pessoas tendem a respeitar a moralidade, 
mas preferem se manter distantes dela. A principal causa desta tendência 

entre as pessoas é a imperfeição das teorias morais até agora apresenta-

das. A essência da moralidade em si é que aquele que a pratica consegue 

benefícios positivos, enquanto aquele que é alvo de suas ações obtém 
apenas benefícios menos positivos.2 Na aparência (superficialmente), po-

rém, a pessoa alvo pode parecer que leva mais vantagem mas isso é ape-

nas temporário e, no final, aquele que realmente pratica a moralidade 
desfrutará de seus benefícios. Um princípio de moralidade tão importante 

permaneceu obscuro até o presente porque não havia uma ciência da mo-

ral para elucidá-lo.3 

A moralidade suprema – no contexto da moralogia – é a moralidade que 

os grandes mestres praticaram depois de compreender e assimilar a 

mente de Deus, ou o espírito de Deus4. A moralidade suprema começa 

com a sua motivação e objetivos para desenvolver e aprimorar o seu 
próprio caráter. Por isso, na aparência a prática da moralidade suprema 

pode parecer que está baseada também na autopreservação e no desen-

volvimento do “eu”, porém, a motivação e o objetivo dessa prática 
estão orientados para a reparação das faltas, dos erros e dos pe-

cados acumulados do passado. Ou seja, a sua prática da moralidade, 



– 8 – 

は、自己の過去における過失及び罪悪の解脱《げだつ》に存在してお

るのであります。すなわち自己の道徳の実行、換言すれば、自己の

道徳的生活は全く自己の過去における贖罪《しょくざい》のために働

くという聖人の教えに基づけるものであります。かくのごとく道徳

の実行が消極的なる動機及び目的に立脚することが、非常に自己の

最高品性を完成するに貴重なる方法になるのであります。しこうし

てこれに関して、釈迦《しゃか》はこれを解脱
(a)

と唱え、キリストは

これを贖罪
(b)

と唱え、日本古代の最高道徳においてはこれを祓禊(
c)

《はらいみそぎ》と称したのであります。しかるにソクラテス及び孔

子《こうし》の道徳実行に対する動機及び目的は積極的であります。

すなわちソクラテスは贖罪のために死せるにあらずして、国法擁護

のために死し、孔子は自他解脱のために努力するにあらずして、人

心開発のために奔走し、しこうして「積善の家には必ず余慶あり」

と称しておるのであります〈第十二章・第十三章及び第十五章参照〉。し

かしながら、その究極の結果は消極・積極ともに同一にして〈すなわ

ち自分の過去の罪悪が消滅すれば、それだけ自分の徳が増加することに当たる

からであります〉、自己の最高品性を完成することに帰着するのであ

ります。 

 かくて最高道徳においては、直接に自己の健康・長命・開運・名

誉もしくは利益の獲得を目的として行動するのでなく、その獲得

は、自己の品性成就の後、間接に来たるところの自然の結果とする

が故に、最高道徳はその実行の動機及び目的が従来の普通道徳のご

とくに利己的でないのであります。しこうしてこれと同時に、最高

ou em outras palavras, a sua vida moral deve estar baseada nos ensina-

mentos dos grandes mestres, de que se deve praticar a moralidade 
para a reparação (redenção) dos erros e pecados passados. Nas 

práticas de moralidade, esse tipo de motivação e objetivo – de natureza 

mais discreta, sóbria, passiva – é a forma mais valiosa para aperfeiçoar o 

seu caráter. Buda Sakyamuni, denomina isso de libertaçãoa, Jesus Cristo 

como redenção ou expiaçãob, e na moralidade suprema do Japão antigo 

como purificaçãoc. Em comparação, a motivação e o objetivo de Sócrates 

e Confúcio eram mais ativos, diretos, positivos. Ou seja, Sócrates morreu 

não pela expiação, mas pela proteção das leis nacionais, e Confúcio viajou 
pelo seu país não pela libertação de si mesmo e de outros, mas sim, para 

a iluminação das pessoas, ensinando que “Na casa onde se pratica o bem 

haverá sempre farta alegria...”5. Entretanto, os resultados decorrentes 
das motivações e objetivos, sejam de Confúcio sejam de Buda, são con-

vergentes entre si6 (isto é, quanto mais os pecados do passado são reparados, mais 

a virtude aumenta) no sentido de que conduzem à perfeição do sublime ca-

ráter. 

1

 Consulte os Capítulos 7 e 10. 

2

 Consulte os princípios explicados nos Capítulos 6, 7, 8 e 10. 

3

 Ver a teoria de G. Simmel citada no Capítulo 15.II.V. 

4 

Mente ou espírito de Deus é explicada mais adiante como sendo a “benevolência”. 

Assim, a motivação e o objetivo das práticas da moralidade su-

prema não são egoístas como na moralidade comum, porque na 
moralidade suprema a saúde, longevidade, melhoria do destino, 

honraria, status etc. não são diretamente focadas, sendo conside-

rados resultados naturais indiretos – decorrentes do aperfeiçoa-
mento do próprio caráter. Além disso, a prática da moralidade suprema 

não consiste em prejudicar-se para beneficiar os outros – como as pessoas 

 
a 解脱・げだつ・Guedatsu = A terceira nobre verdade do budismo (das Quatro nobres verdades) ensina que o alívio do sofrimento é a libertação do ciclo vicioso do desejo. Esta libertação é o 

Nirvana. As Quatro nobres verdades são: Verdade do sofrimento; verdade da origem do sofrimento; verdade da cessação do sofrimento; verdade do caminho que leva à cessação do sofrimento. A 

palavra “sofrimento” nesse con­texto é a tradução consagrada do sânscrito dukkha, cujo significado mais aproximado seria o de “insatisfação”. Ver item 6. Complemento sobre Quatro nobres 
verdades. 

b 贖罪 ・しょくざい・Shokuzai = Expiação, redenção, remissão, perdão do pecado, sacrifícios pelo pecado. Na Bíblia tem-se: Levítico 8, 14: ... Então fez chegar o novilho da expiação do pecado; 

Neemias 10, 33: ...e para os sacrifícios pelo pecado, para expiação de Israel, e para toda a obra da casa do nosso Deus. 

c 祓禊・はらいみそぎ・Harai Missogui = Misogui (禊・みそぎ) é a prática xintoísta de remover os pecados e impurezas (穢 けがれ・kegare) do corpo, usando a água. Harai (祓禊・はらい) é um 

ritual que remove as impurezas do corpo e do ambiente, exigindo pureza ao realizar cerimônias religiosas, sendo assim um evento de natureza religiosa (xintoísta) e cultural, de purificação. 



– 9 – 

道徳の実行は従来世の一般人の誤解せしごとくに、自己を損じて他

人を益することになるにあらずして、まず自己の生存及び発達に関

して最も必要なるところの自己の品性を高むることになるのであり

ます。かくてその結果は従来の普通道徳の実行に比すれば、更にい

っそう大なる利益を個人もしくはすべての団体に及ぼすものである

のです。 

 さて従来の道徳もしくは信仰と今回の最高道徳とは、前記のごと

くに、その目的はともに同じく自己の保存及び発達を図るにあれ

ど、従来の道徳もしくは信仰は直接に自己の善行によって自己の健

康・長命・開運・名誉・成功もしくは利益を獲得せんとするにある

が故に、第一に、自己の精神及び行動に真の安定を得ることが出来

ないのであり、第二に、他人とあらゆる点において衝突を来たすの

であります。しかるに今回の最高道徳は同じく自己の保存及び発達

をその目的とすれど、まず自己の最高品性を完成して、然《しか》る

後に自己の健康その他幸福の要素が自然に実現する道徳なれば、お

のずからその実行者の心安らかにして、その行動平和であり、した

がってその結果、いかなる場合にも、他人と衝突するようなことは

ないのであります。 

 なおまた、従来の普通道徳にても、多少社会に卓越せる人々は、

自己の品性を完成することに努めておれど、しかし実際上における

行為の動機・目的及び方法は結局常に利己的であって、最高道徳実

行の動機・目的及び方法とは異なるのであります。すなわち普通道

徳における品性の完成は、たとい慈悲の心を混ずるも、結局自利的

に自己の精神及び態度を高尚にし、美化しようとするにあるにとど

まるのであります。これまた従来の思想にては必要なこととせられ

ておったれど、最高道徳的品性の完成における動機・目的及び方法

とは全くその精神において異なるのであります。すなわち最高道徳

における品性完成の動機・目的及び方法は、第一に、自然の法則と

人間の運命の法則とを自覚して、物理学的因果律のほか更に人間の

行為に関する因果律を信じ〈第三章及び第十四章第七項参照〉、第二に、

em geral costumam se equivocar –, mas em elevar o seu caráter rumo à 

perfeição, e o melhoramento do caráter é o requisito mais essencial para 
a sua vida e desenvolvimento. Assim, a prática da moralidade suprema 

trará benefícios muito maiores para as pessoas e organizações do que a 

prática da moralidade comum. 

A moralidade comum, tal como a moralidade suprema, tem como objetivo 
a autopreservação e o desenvolvimento, como já foi descrito anterior-

mente. Contudo, as pessoas de moralidade comum, em primeiro lugar, 

não conseguem manter a verdadeira estabilidade mental e de comporta-
mento e, em segundo lugar, entram em conflito com outras pessoas em 

todas as ocasiões, porque elas buscam a saúde, longevidade, melhoria do 

destino de vida, honrarias etc. diretamente, por meio de suas práticas de 
boas ações. A moralidade suprema, por outro lado, coloca o foco primeiro 

na formação do caráter, deixando os elementos da felicidade, como a sa-

úde, sucessos etc. seguirem o seu curso natural, na direção da realização. 

A mente, ou o estado de espírito daquele que pratica a moralidade su-
prema é, portanto, estável e o seu comportamento pacífico, e como re-

sultado, ele não entra em conflito com os outros. 

Dentre aqueles que se destacam mais ou menos na sociedade, muitas 
vezes encontramos pessoas que se esforçam no sentido do melhoramento 

do seu caráter. Mas, por estarem ainda no plano da moralidade comum, 

as reais motivações, objetivos e os métodos são bem diferentes daqueles 
da moralidade suprema, permanecendo, no final, egoístas. Ou seja, na 

moralidade comum, as motivações, objetivos e os métodos para elevar o 

carácter podem até conter o espírito de benevolência, mas estacionam no 

nível de tornar nobre e belo a mente e a conduta – por interesse egoístico. 
Isso, todavia, tem sido também reconhecido como algo necessário, no 

modo tradicional de pensar. Mas, no plano da moralidade suprema a mo-

tivação, objetivo e os métodos para aperfeiçoar o caráter são completa-

mente diferentes, pois: 

Em primeiro lugar, é necessário compreender a lei da natureza e a lei 

que rege o destino humano e confiar na lei da causalidade relativa à con-

duta humana, bem como, na lei da causalidade do mundo físico.7 

Em segundo lugar, é necessário reconhecer a limitação de sua própria 

força e, como padrão da prática moral, apoiar-se na força da benevolên-

cia, que é o sentimento de Deus, ou seja, a lei cósmica da natureza.8 



– 10 – 

自己の力の程度を自覚して、宇宙自然の法則すなわち神の心たる慈

悲をもって自己の道徳実行の標準となすこと〈第二章及び第十四章第五

項参照〉、第三に、宇宙自然の法則を遵守《じゅんしゅ》する結果とし

て、自己の権利の主張よりは義務の実行に努力すること〈第十四章第

六項参照〉、第四に、自然の法則を遵守する結果、聖人の教説を体得

して神の存在を信ずること〈第十四章第八項参照〉、第五は、以上の原

理に基づきて神より伝わるところの伝統を尊重してこれに絶対服従

すること〈第十四章第九項参照〉、第六に、以上の諸原理を実行し、そ

の精神を他人の精神に移植してこれを開発しもしくは救済すること

であるのです〈第十四章第十項及び第十一項参照〉。かくのごとき方法を

もって人間の精神を陶冶《とうや》してその品性を完成する場合に

は、その完成されたるところの人間の品性と従来の道徳によって完

成されたる人間の品性とは、その差実に大なるものがありましょ

う。 

 されば、最高道徳はこれを単なる形式的もしくは物質的のみに解

釈することは出来ぬものであります。万一、軽率にこれを従来の道

徳と同一視するものあらば、大なる誤りであります。故に畢竟《ひっ

きょう》モラロジーは真正なる品性完成の科学であって、その目的を

達成する方法は、最高道徳の理解と実行とにあるのです〈品性完成の

科学ということについては第一章第一項参照〉。 

5

 Consulte os Capítulos 12, 13 e 15. 

6

 Isso ocorre porque quanto mais os pecados passados são redimidos, mais a pessoa ganha 

virtude. 

7

 Ver Capítulo 3 e Capítulo 14.VII. 

Em terceiro lugar, como consequência da conformidade à lei cósmica da 
natureza, é necessário, empenhar-se em cumprir com os seus deveres em 

vez de reivindicar os seus direitos.9 

Em quarto lugar, como consequência da conformidade à lei cósmica da 
natureza, é necessário compreender e assimilar plenamente as doutrinas 

dos grandes mestres e confiar na existência de Deus.10 

Em quinto lugar deve-se, agindo com base nos princípios acima, mani-

festar o respeito e obediência absoluta aos Ortolinos – que são derivados 

de Deus.11 

Em sexto lugar, deve-se praticar todos os princípios acima semeando 

esse espírito de benevolência no coração de outras pessoas e conduzindo-

as para a iluminação e salvação.12  

Quando tais métodos forem empregados para aprimorar a mente e o ca-

ráter de uma pessoa, o seu caráter será inteiramente diferente daquele 

alcançado por meio da prática da moralidade comum. 

O leitor já deve ter notado que a moralidade suprema não pode ser inter-

pretada simplesmente sob a natureza meramente formal ou materialista. 

Seria um erro grave colocar a moralidade suprema na mesma categoria 
da moralidade comum. Afinal, a moralogia é uma ciência genuína para a 

formação do caráter, e o método para alcançar esse objetivo é a compre-

ensão e a prática da moralidade suprema.13 

8

 Consulte o Capítulo 2 e o Capítulo 14.V. 

9

 Consulte o Capítulo 14.VI 

10

 Ver Capítulo 14.VIII. 

11

 Ver Capítulo 14. IX. 

12

 Consulte o Capítulo 14. X e XI. 

13

 Ver Capítulo 1.I sobre a ciência para a formação do caráter. 

4. モラロジー研究所出版部編『ニューモラル 心を育てる言葉366 日』 4. Livro: 366 dias com as palavras da Nova Moral  

P.297   方法にも｢真心｣を尽くす Pág. 297: Nos métodos a serem utilizados, dedique a sua “sinceridade”  



– 11 – 

 国際協力機構(JICA)に所属してケニアに渡り、農村の生活改善に

尽くした岸田袈裟
け さ

さん（1943~2010）は「ケニアの人が本当に必要と

していて、しかも自分たちでつくれるもの」を追究し、「エンザ

ロ・ジコ」というかまどを考案しました。 

 これは、レンガや石で組んだ土台を粘土で塗り固めてつくるかま

どです。従来、地面に並べた石の上に鍋
なべ

 を置いて火にかけていた現

地では、画期的なものでした。しかも、かまどのつくり方を教わっ

た人たちが周囲につくり方を伝えていったので、今では隣国にまで

広まっているということです（参考・「エンザロ村のかまど」福音館書

店）。 

 援助を行うときは、相手の置かれた状況を深く思いやって、「ど

のような手段、方法をとることが将来的に最もよい結果につながる

のか」を考える必要があります。何事も動機と目的だけでなく、方

法にも「真心」を尽くしたいものです。（508 号） 

 

A sra. Kesa Kishida (1943-2010), que trabalhou na Agência de Cooperação Inter-
nacional do Japão (JICA) em Quênia, para contribuir na melhoria de vida da po-
pulação rural, buscou por algo que “a população de Quênia realmente necessita 

e que eles próprios possam construir”. E ela desenvolveu um fogão caipira, de 
barro e à lenha, chamado “Enzaro Jiko”(1). 

Trata-se de um fogão construído de barro ou argila, sobre uma base de tijolos ou 
pedras. Isso foi um grande avanço na região, onde tradicionalmente a panela era 
simplesmente colocada sobre as pedras dispostas no chão e aquecida. Além disso, 

as pessoas que aprenderam a construir esses fogões ensinaram o método às de-
mais pessoas, que se espalhou pelos países vizinhos. (Fonte: Livro “O forno do povoado de 

Enzaro”, Fukuinkan Shoten Publishers, Inc.) 

Ao prestar assistência, é necessário levar em consideração a situação da outra 
pessoa e estudar “quais métodos e meios poderão trazer o melhor resultado no 
futuro”. Em todas as coisas que fazemos, o ideal é agregar a “sinceridade” – não 
só na nossa motivação e objetivo, mas também, nos nossos métodos. (Revista New 

Morals nº 508) 

(1) Enzaro = Nome do povoado de Quênia onde a sra. Kishida começou a difundir o forno.  

    Jiko, no idioma Kiswahili (usado em Tanzânia, Quênia, Uganda, etc.) significa “forno”. 

 

 

 



– 12 – 

5．廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 5. Livro: Antropologia do Sampou Yoshi 

P.138 「誠を尽すということ」 

 あらゆる場面において、徹底して誠を尽くしていく――この姿勢

を保つことが何よりも尊いのではないでしょうか。誠とは真心であ

り、いつわりのない美しい心であり、相手を思いやる誠意であると

いってよいでしょう。 

 私たちは、何を行うにもただただ相手に対する誠意を尽くし、真

心を込めて取り組みたいものです。何らかの利益を自分に誘導しよ

うとして、形式的に「よいこと」を行ってはなりません。何ら見返

りを求めない真っ白な心で世のため人のために尽くしてこそ、私た

ちが知らない間に犯してきた過去の過失を償うことができるだけで

なく、自分自身の人格が磨かれ、より完成した人間に近づくことが

できるのです。 

 道徳的行為を行う方法もまた、とことんまで誠を尽くしたあり方

でなければなりません。すなわち、時代や時機、場所、場合、相手

の立場や状態などを十分に考慮し、優しく、温かく、謙虚な心で接

するのです。そうした心を相手に移し植えることによって、最大の

効果を得ることができます。また、思うような結果が得られなかっ

た場合も決して相手を責めることなく、自分の誠意が足りなかった

ことを反省し、相手の幸せを祈るように努めたいものです。動機、

目的、方法のすべてにおいて誠を尽くしていくのです。 

 

P.138: O que significa “dedicar sinceridade”?    

Dar o melhor de si em quaisquer situações, dedicando toda a sua sinceri-
dade.... Não seria esta, a atitude mais preciosa que deveríamos manter? “Sin-
ceridade” é o coração cristalino, puro, sem falsidade, de omoiyari (benevo-

lência, compaixão) para com as pessoas. 

Nós queremos dedicar a sinceridade em todas as coisas que fazemos, de todo 
o coração. Não se pode fazer “coisas boas” com a intenção de atrair algum 
tipo de vantagem para si. Somente servindo às pessoas e à sociedade, com 
um coração cristalino, puro, sem nada esperar em troca, podemos – não ape-
nas expiar (reparar, pagar, compensar) as faltas cometidas no passado sem 

perceber, mas também, aprimorar a nossa própria personalidade e aproxi-
marmos de um ser humano mais completo. 

Os métodos das práticas morais também devem ser de extrema sinceridade. 
Em outras palavras, devemos ter em mente a época, a oportunidade, o lugar, 
a situação, bem como a circunstância e a condição da outra pessoa, e tratá-
la com bondade, cordialidade e humildade. O maior efeito pode ser alcançado 

semeando esse tipo de sentimento na outra pessoa. Além disso, mesmo que 
você não alcance os resultados imaginados, nunca se deve culpar a outra 
pessoa, devendo-se refletir que isso se deveu à insuficiência de sua sinceri-
dade e orar pela felicidade da outra pessoa. Sejamos sinceros em toda a 
nossa motivação, objetivo e métodos. 

6. 備考・仏教の教え・解脱と四諦八正道について ６．Complemento sobre o Budismo: As Quatro Nobres Verdades 

Fontes: https://www.3010.co.jp/knowledge/knowledge_bu-

ddhism/318/ 

https://www.tendai.or.jp/houwashuu/kiji.php?nid=106 

仏教の教え～四諦八正道～ – 仏壇・仏具専門店－三善堂 

(3010.co.jp) 

天台宗 > 天台宗について > 法話集 > 四諦・八正道（したい・はっし

ょうどう） (tendai.or.jp) 

 

Obs: Não é tradução do texto em japonês, à esquerda. Trata-se de links 

que explicam o mesmo assunto desse texto em japonês. 

Fonte: https://sabercoletivo.com/quatro-nobres-verdades-budismo-ca-

minho-octuplo/ 

 

https://www.3010.co.jp/knowledge/knowledge_buddhism/318/
https://www.3010.co.jp/knowledge/knowledge_buddhism/318/
https://www.tendai.or.jp/houwashuu/kiji.php?nid=106
https://www.3010.co.jp/knowledge/knowledge_buddhism/318/
https://www.3010.co.jp/knowledge/knowledge_buddhism/318/
https://www.tendai.or.jp/houwashuu/kiji.php?nid=106
https://www.tendai.or.jp/houwashuu/kiji.php?nid=106
https://sabercoletivo.com/quatro-nobres-verdades-budismo-caminho-octuplo/
https://sabercoletivo.com/quatro-nobres-verdades-budismo-caminho-octuplo/


– 13 – 

仏教の教え・四諦八正道（したいはっしょうどう）の諦
たい

とは真理（悟り）と

いう意味で四諦
し た い

とは、４つの「明らかな真理」を意味します。 

【１】苦諦(くたい)とは、人生の真相は苦あるという真実。 

【２】集諦(じったい)とは、苦の原因は自己の欲望・煩悩であ

るという真実。 

【３】滅諦(めったい)とは、一切の欲望・煩悩を断じ滅して、
それから解放されれば、悟りの境地に達することができる

という真実。 

【４】道諦(どうたい)とは、この悟りの境地に達する実践法が

八正道であるという真実。 
 

つまり、人生の真相である苦から脱する方法の一つに、八
正道の実践をあげています。八正道とは、理想の境地に達

するための八つの道、すなわち次のような八種の正しい生

活態度のことです。 

【１】正見(しょうけん)正しい見解。自己中心的な見方や、偏

った見方をせず、正しい物の見方を心がけること。 

【２】正思惟(しょうしゆい)正しい決意。自己中心的な考えを捨

て、貪瞋痴
と ん じ ん ち

の三毒
さんどく

(1)に惑わされず正しく考えること。 

【３】正語(しょうご)正しい言葉。妄語（嘘）、綺語（無駄話）、両

舌（両方の人にそれぞれ相反することを言って仲違いさせる言葉、二枚舌）、悪口
(あっく)（粗暴な言葉を使う、人をあしざまにののしること）をせず、正しい言

葉使いを心がけること。 

【４】正業(しょうぎょう)正しい行い。貪瞋痴の三毒を離れ、正

しい行いをすること。 

【５】正命(しょうみょう)正しい生活。世の中の為にならないこ
とや、人の迷惑になることをせず、収入を得て、規則正し

い健全な生活を送ること。 

【６】正精進(しょうしょうじん)正しい努力。正しく励み、努力

をすること。 

As Quatro Nobres Verdades do Budismo e o Caminho Óctu-

plo 

No percurso de alcançar a iluminação, Buda tomou conhecimento 

do que ele chamaria de “As Quatro Nobres Verdades”. 

São elas: 

1. A Realidade do Sofrimento (Dukkha) 

2. A Realidade da Origem do Sofrimento (Samudaya) 
3. A Realidade da Cessação do Sofrimento (Nirodha) 

4. A Realidade do Caminho para a Cessação do Sofrimento 

(Marga ou Magga) 

 

A Quarta Nobre Verdade de Buda diz que existe um caminho prático 

para parar de sofrer. Esse caminho é chamado de Nobre Caminho 

Óctuplo ou Caminho de Oito Aspectos. É conhecido também 

como Caminho do Meio, por buscar equilíbrio e evitar os extremos. 

 

Os 8 Nobres Caminhos Óctuplos são: 

1. Compreensão Correta (Samyag-drsti). Não seja egocêntrico 

ou tendencioso e tente ver as coisas corretamente. 

2. Intenção Correta (Samyak-samkalpa). Largue o pensamento 
egocêntrico, pense corretamente sem ser confundido pelos três 

venenos da mente(1). 

3. Fala Correta (Samyag-vac). Usar a linguagem limpa, correta. 

Não usar linguagem falsa (mentiras), linguagem sem sentido 
(conversa inútil), linguagem ambígua (que causa conflito entre as 

pessoas ao dizer coisas contraditórias para as pessoas), xinga-

mento (usar linguagem áspera, suja, ofensiva, agressiva). 

4. Ação Correta (Samyak-karmanta). Deixe de lado os três ve-

nenos da mente e faça as coisas corretas. 

5. Meio de Vida Correto (Samyag-ajiva). Tenha uma vida cor-

reta. Possuir uma renda, viver uma vida correta e saudável, e não 



– 14 – 

【７】正念(しょうねん)雑念をはらった心の安定した状態。物
事の現象にとらわれないで常に真理を求める心を忘れない

こと。 

【８】正定(しょうじょう)精神を統一して心を安定させること。
心の動揺をはらって、安定した迷いのない境地に入るこ

と。 

以上が八正道の内容です。釈尊は、上に述べたような四つ

の真実（四諦）を熟知し、八正道を実践すれば、一切の苦しみ

から解脱できると説かれたのです。 

すべてに「正」という文字が含まれますが、この場合の「正しい」

というのは「真理に合った・調和のとれた」という考え方・見方・

行動を示しており、自分本位ではなく、大きな立場から物事を判断

しなさいという教えになっています。  

 

 
(1) 貪瞋痴（とんじんち）とは仏教で心の三毒と言われております。 

貪（とん）とは、むさぼることで貪欲に際限なくあれこれ欲すること
です。動物的欲求や物欲、あるいは金銭欲が強すぎることが、貪（と

ん）といわれます。 

次に、瞋（じん）とは、簡単に言えば感情をぶちまけること。不快な
ものに対して激しく怒ったり、妬んだり、恨んだりすることです。
不快だといって、みずからがさらに不快感をぶちまけ、周囲をより
不快にさせることです。 

最後に痴（ち）とは、無知であること。自己弁護に走ったり、常識知
らずで自己利益しか考えないようなことです。ゆえに、愚かである
ことを指します。 

つまり貪瞋痴は、貪欲だったり、感情の抑制が効かなかったり、ま

た自分勝手なさまを「貪（むさぼり）」「瞋（いかり）」「痴（おろか

さ）」の一字ずつにあて表した言葉です。 

(https://saiki-sousai.com/blog/3811/) 

praticar atos prejudiciais à sociedade ou que causam problemas 

aos outros. 

6. Esforço Correto (Samyak-vyayama). Tenha uma dedicação 

correta. Faça um esforço correto. 

7. Atenção Correta (Samyak-smrti). Mantenha o estado mental 

estável, equilibrado, livre de distrações, pensamentos fúteis. Bus-

que sempre a verdade, sem se deixar levar pelo mundo fenome-

nal (apego ao material, ao que é visível, aparente). 

8. Concentração Correta (Samyak-samadhi). Organizar, padro-

nizar e promover o equilíbrio da mente. Livre-se da turbulência 

em sua mente e busque um estado de estabilidade mental.  

Este é o conteúdo do Caminho Óctuplo. Buda Shakyamuni nos en-

sinou que se compreendermos plenamente as quatro Nobres Ver-

dades acima e praticarmos o Caminho Óctuplo, poderemos ser li-

bertados de todos os sofrimentos. 

Todos os 8 “caminhos” contêm a palavra “correta”. Mas aqui o “cor-
reto” está se referindo às formas de pensar, pontos de vista e 

ações/atitudes coerentes e “em equilíbrio e harmonia com a ver-

dade” e nos ensina que devemos analisar os fatos sob uma pers-

pectiva ampla, sem visão egocêntrica. 

 

 

Fontes – Texto adaptado de: 

https://mokusen.wordpress.com/2015/02/05/3-venenos-e-3-antidotos/ e 

https://www.3010.co.jp/knowledge/knowledge_buddhism/318/ 

 

  

https://mokusen.wordpress.com/2015/02/05/3-venenos-e-3-antidotos/
https://www.3010.co.jp/knowledge/knowledge_buddhism/318/


– 15 – 

 (1) Nota sobre os Três venenos da mente (貪瞋痴) 

貪瞋痴・とんじんち・Ton Jin Chi refere se aos três venenos da mente, no Budismo: Ton (とん) = ganância; Jin (じん) = raiva; 
e Chi (ち) = ignorância. 

Ton (とん) significa ganância – a necessidade ávida pelas coisas, a cobiça infinita. A ganância é a mente que se apega 
ferrenhamente a algum objeto dos sentidos ou da consciência, e quer conquistá-lo a qualquer custo, quer acumular, reter, 
tomar, pegar, possuir. A ganância é movida pelo desejo desenfreado e pelo apego àquilo que gostamos ou achamos que 
nos fará bem.  

Jin (じん) significa raiva – que é desabafar facilmente as emoções. É ficar extremamente irritado, ciumento ou ressentido 
com algo desagradável. É interessante notar como a ganância se relaciona com a raiva. Quando não podemos manter o 
que desejamos, ou quando aquilo que possuímos nos é retirado por algum motivo, então é possível aparecer um sentimento 
de raiva. Ou seja, quando nossa ganância é contrariada nos sentimos raivosos. Ainda, existem inúmeras situações nas 
quais somos obrigados a conviver com algo que não gostamos; uma pessoa que nos irrita, um sentimento de contrariedade 
ou alguma outra coisa que não aceitamos. Isso seria mais ou menos a ganância ao inverso, o que também é campo para 
a mente raivosa aparecer. 

Chi (ち) significa ignorância. É a atitude de ficar na defensiva, faltar com o bom senso e pensar apenas no seu próprio 
interesse. É a ignorância que mantém operando esse ciclo vicioso entre raiva e ganância. Essa ignorância diz respeito ao 
desconhecimento ou a não aceitação da impermanência(2), e a ignorância é a ilusão que sustentamos de querer manter 
tudo como desejamos para sempre. Acreditamos nessa premissa, de que as coisas devem durar para sempre e do jeito 
como queremos. Essa é nossa ignorância fundamental, a não aceitação da impermanência como base fundamental do 
mundo em que vivemos. Ela tem muito a ver com a noção de controle, de desejo de controle da realidade, o que também 
pode ser entendido como um tipo de ganância. 

Então, de fato, os três venenos da mente se inter-relacionam e se alimentam mutuamente. A ignorância, que é a ilusão de 
não aceitar a impermanência, nos deixa descontentes e sentimos raiva quando algo não sai como queremos, e para 
compensar isso desenvolvemos maior ganância a fim de obter o que julgamos necessário. Isso tudo reforça mais a ilusão 
do apego e a não aceitação da impermanência. Assim, é um ciclo que opera com três aspectos simultâneos e concatenados. 

(2) impermanência, é um conceito chave do budismo, que prega a necessidade de compreensão de que tudo é transitório, inconstante e tende a 

acabar. Todos os fenômenos são impermanentes e nada no universo perdura para sempre, tudo se transforma continuamente e caminha para a 

própria dissolução. Consequentemente, é indicado não nos apegarmos demais às coisas, pois, afinal, todas as coisas são temporárias. 

- Fim – 


