
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 40, 10-Jun-2024 

 
 

  



– 2 – 

 

 

 
Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro Hiroike, 1ª edi-

ção em japonês, 1926 
Idem, edição em inglês, 1ª edição em 2002 

  

  

Antropologia do Sampou Yoshi Citações de Chikuro Hiroike   

  



– 3 – 

1．新版『道徳科学の論文』第9 冊 1. Tratado da Ciência da Moral, vol. 9 (redação original de 1926) 

P.358 第8 章 最高道徳実行上の注意条件 

（48）「売るにも買うにも争わず他人を尊重す」【九冊目 p.358】 

 日本においては、従来、物品売買のときに、先方の物品を中傷してその

代価を減殺《げんさい》せんとし、さていよいよ売買の約出来れば、その物

品を択《えら》び取るのであります。しかるにもし買《か》い人《て》が択び取

らざるときには、売《う》り人《て》は粗悪の品を提供するのであります。

かくて双方ともに不正の念に駆られておる人が多いのであります。故に、

一般の売買関係はあたかも敵味方の関係のごとき有様であります。 

 いま、最高道徳においては、相互にその人格を尊重して、売る者は買う

者を欺かず、代価を精確にし、且つ及ぶだけその代価を低廉《ていれん》に

するのであります。次に買う者は売る者を軽蔑《けいべつ》せず、みだりに

物品を中傷せず、代価の減殺を要求せず、且つその物品を択び取るがごと

きことをせぬのであります。しこうしてその価額・受け渡しの方法、その

他すべての事につきては、正義と慈悲との精神をもって、温和にこれを協

定するのであります。しかるに相手方が甚だしく不正なる場合には、一時

多少の困難を感ずるも、やむを得ずその取り引きを中止して時を待つか、

もしくは他に相手方を求むるのであります。 

(Número 8.48): Do not bargain maliciously, but respect the other party. In Japan, it is the custom, 

when bargaining, for the buyer to find fault with the goods in order to reduce the price, and after 
the bargain has been made, to pick and choose from the goods. When he does not pick and choose, 
the seller offers goods of inferior quality. Both parties, therefore, can seldom feel free from a sense 
of fraud. Transactions usually look like relations between enemies. 

In the practice of supreme morality, people respect each other, and the seller does not deceive the 
buyer, but keeps the price accurate and as low as possible. The buyer then neither despises the 
seller, nor disparages him or his goods without reason, nor demands reductions, nor picks and 
chooses. As to the price, the method of the sale, delivery and so forth, the seller and the buyer 
should negotiate mildly in a spirit of justice and benevolence. When, however, the other party is 
extremely unfair, one may have to terminate the negotiation, in spite of the inconvenience, and 
await a better opportunity or seek a better man to deal with. 

(48) Não pechinchar maliciosamente, nem na compra nem na 

venda, e respeitar a outra parte (*) 

No Japão, é costume, ao negociar, que o comprador aponte os defeitos dos 

produtos para reduzir o preço e, após a barganha ter sido feita, escolher as 

mercadorias. E, quando ele não escolhe, então é o vendedor que escolhe os 

produtos de qualidade inferior. Ambas as partes, portanto, raramente se li-

vram desse jogo de fraudes. Os negócios são – geralmente – relações de 

inimizades. 

Nas práticas da moralidade suprema, as pessoas respeitam-se umas 

às outras, o vendedor não engana o comprador, e o preço é justo e mantido 

no patamar mais baixo possível. O comprador então não menospreza o ven-

dedor nem os seus produtos – sem razão –, não exige reduções de preço e 

nem fica remexendo e escolhendo os produtos. Quanto ao preço, forma de 

pagamento, condições de entrega e outros assuntos, o vendedor e o compra-

dor devem combinar de forma educada, com base no sentimento de justiça 

e benevolência. Porém, quando a outra parte age de forma extremamente 

injusta, pode ser necessário cancelar a negociação, apesar da inconveniência, 

e aguardar uma oportunidade melhor ou procurar outra pessoa (outro esta-

belecimento) para negociar. 

 

(*) Sobre a tradução do enunciado desta máxima: 

Em inglês:Do not bargain maliciously, but respect the other party. 

Em japonês: 売るにも買うにも争わず他人を尊重す – Ao vender ou comprar, não 

brigue (não discuta, não entre em conflito), e respeite a outra parte 

Adotado: Não pechinchar maliciosamente, nem na compra nem na venda, 

e respeitar a outra parte 

1a. 最高道徳の格言 (1984 年版) 1a. Máximas da Moral Suprema (edição revisada em 1984) 

４０ 売《う》るに買《か》うにも争《あらそ》わず他人《たにん》を尊重《そん

ちょう》す 

40. Não pechinchar maliciosamente, nem na compra nem na 
venda, e respeitar a outra parte 

Esta máxima explica a atitude apropriada nas negociações. 



– 4 – 

 この格言は、品物を売買する際の心得《こころえ》を説いたものです。 

 私たちは、品物の購入《こうにゅう》に当たっては、少しでも安く手に入れ

ようとして、商品をけなしたり、サービスを要求するなど、いろいろと理

由をつけて値引《ねび》きさせようとしがちです。そして、いざ買う段にな

ると、あれこれと選びとろうとします。また、売る側においても、お世辞

《せじ》を言ったり、商品について偽《いつわ》りの説明をしたり、売れ残り

の品などを押しつけようとします。 

 良い物を必要以上に安く求め、また粗悪《そあく》な品をより高く売ろう

とするのは、利己心の表われです。その結果、売る側も買う側も相手に対

して不信感をもつようになり、互いの人格を損《そこ》ない、お金も品物も

その価値が十分に発揮《はっき》されないことになります。 

 そこで、品物の売買に当たって、売る人は、まず品物の特性を詳《くわ》

しく知っていることが必要です。そして、買う人が何を求めているかを十

分に理解し、買う人を欺《あざむ》かず、良質な品物を適切な価値で提供す

ることです。さらに、その商品に真心を添《そ》え、売った品物が真に相手

の幸せに役立つように念願するのです。 

 しかし、真心を添えるにしても、売る人にその心がなければ添えようが

ありません。そこで、売る人は、日ごろから他人のことを思いやる心を培

《つちか》うことが大切です。品物を売るには、単に販売技術だけではな

く、買う人に好感を与え、信頼される人柄《ひとがら》が根本になければな

らないのです。 

 次に、買う人は、どのような場合も売る人の人格を尊重し、むやみに商

品をけなしたり値切《ねぎ》ったりするような行為は避《さ》け、感謝の心で

品物を購入するのです。そのためには、日ごろから信頼のおける店や取引

先を選んでおくことが肝要《かんよう》です。また、相手方が非常に不正な

場合には、一時的に多少の困難を感じても、やむを得ずその取引を中止し

て、時機を待つか、他に相手を求めるのです。 

 すべて売買の目的は、売って喜び、買って喜ぶことにあります。最高道

徳では、互いの人格を尊重して、売る人は買う人の幸せを願い、買う人は

売る人を信頼することを売買の基本とします。         最高道徳の格言 (p. 96-97) 

Quando compramos algo temos sempre a tendência de utilizar diversos argumentos 

para pechinchar e conseguir descontos, ora depreciando ou criticando a 

mercadoria, ora exigindo garantias ou serviços extras. E depois, no momento de 

comprar, começamos a revirar os produtos para melhor escolhê-los. De outra parte, 

na situação de vendedor, procuramos bajular o cliente, dar explicações falsas do 

produto ou empurrar produtos encalhados. 

Exigir preços muito baixos para bons produtos, ou então, querer vender a preço 

elevado um produto inferior é manifestação do sentimento de egoísmo. Como 

resultado, tanto a pessoa que vende quanto a que compra desconfia uma da outra, 

prejudicando mutuamente a personalidade, e o dinheiro, assim como a mercadoria, 

não conseguem manifestar plenamente os respectivos valores. 

Por isso, no comércio de mercadorias o vendedor precisa, acima de tudo, conhecer 

detalhadamente as características de seus produtos. E depois, precisa saber muito 

bem o que o cliente está procurando, oferecendo produtos de boa qualidade a 

preços justos, sem iludir o comprador. Além disso, o vendedor deve agregar 

sinceridade ao produto, desejando à mercadoria vendida a plena utilidade para a 

felicidade do cliente. 

Para agregar sinceridade ao produto, entretanto, é necessário que o vendedor 

disponha dessa qualidade, caso contrário, não há como agregá-lo. Por isso, é muito 

importante que o vendedor procure cultivar – no seu dia-a-dia – os sentimentos de 

colocar-se na situação de outros e querer bem as pessoas. Para vender o produto 

não basta apenas a técnica de vendas, sendo fundamental uma personalidade 

confiável, fornecendo ao comprador boas impressões. 

Em seguida, o comprador deve – em todas as circunstâncias – respeitar a 

personalidade do vendedor e evitar atitudes como depreciar o produto ou 

pechinchar e comprar a mercadoria com sentimento de gratidão. Para isso é 

essencial termos em mente alguns fornecedores e estabelecimentos confiáveis 

previamente selecionados no nosso dia-a-dia. No entanto, nos casos de muita 

desonestidade ou irregularidade da outra parte, devemos suspender a negociação 

apesar de alguma inconveniência temporária de nossa parte, aguardando uma nova 

oportunidade ou procurando outros parceiros. 

O objetivo da negociação é buscar a alegria ao comprar e a alegria ao 
vender. Na moral suprema, a base dos negócios é o respeito mútuo de 
personalidade, com o vendedor desejando a felicidade do cliente e o cliente 

confiando no vendedor. 

Do Kakuguen, págs. 96~97 



– 5 – 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima  

1. 【値引きについて】「品物の購入に当たっては、少しでも安く手に入れ

ようとして、商品をけなしたり、サービスを要求するなど、いろいろと理

由をつけて値引きさせようとしがちです。」（P.96）とあります。あなた

は、値引きを要求したことはありませんか。今もその品物は大事にしてい

ますか。値引きについて話し合ってみましょう。 

2. 【買う側の心づかい】「買う人は、どのような場合も売る人の人格を尊

重し、むやみに商品をけなしたり値切ったりするような行為は避け、感謝

の心で品物を購入するのです。」(P.97) とあります。あなたは商品を購入

するときに、売る人の人格を尊重し感謝の心で品物を購入できています

か。そのために日ごろから心がけていることがありますか｡もしくは、何

をしたら良いのでしょうか｡話し合ってみましょう。 

3. 【幸せを売る】「まず品物の特性を詳しく知っていることが必要です。

そして、買う人が何を求めているのかを十分に理解し、買う人を欺かず、

良質な品物を適切な価格で提供することです。さらにその商品に真心を添

え、売った品物が真に相手の幸せに役立つように念願するのです。」(P.96) 

とあります。あなたは、誰かに品物を販売したときに、相手の幸せを祈っ

たことはありますか。もしくは、品物を購入して幸せな気持ちになったこ

とはありますか、それはどんなときですか。 

1. [Sobre as pechinchas] “Quando compramos algo temos sempre 
a tendência de utilizar diversos argumentos para pechinchar e conse-

guir descontos, ora depreciando ou criticando a mercadoria, ora exi-

gindo garantias ou serviços extras.”(Pág. 96). Você já exigiu algum 
desconto, nas compras? Você ainda cuida bem da mercadoria assim 

adquirida? Vamos conversar sobre as pechinchas. 

2. [Pensamento dos compradores] “o comprador deve – em todas 
as circunstâncias – respeitar a personalidade do vendedor e evitar ati-

tudes como depreciar o produto ou pechinchar e comprar a mercadoria 

com sentimento de gratidão.”(Pág. 97). Ao adquirir um produto, você 

respeita a personalidade de quem o vende? Consegue comprar com 
pensamento de gratidão ao vendedor? Está fazendo algo para conse-

guir praticar isso? O que deveríamos fazer? 

3. [Vender a felicidade] “...conhecer detalhadamente as caracterís-
ticas de seus produtos. E depois, precisa saber muito bem o que o 

cliente está procurando, oferecendo produtos de boa qualidade a pre-

ços justos, sem iludir o comprador. Além disso, o vendedor deve agre-
gar sinceridade ao produto, desejando à mercadoria vendida a plena 

utilidade para a felicidade do cliente.” (Pág. 96) Ao vender algo para 

uma pessoa, você já chegou a desejar a felicidade dessa pessoa? Ou, 

você já se sentiu feliz por ter comprado algo? Quando e como isso 

aconteceu? 

  

2. 新版『道徳科学の論文』第8 冊、 2. Tratado da Ciência da Moral, vol. 8 (redação original de 1926) 

人心救済の実行は真に天爵を修めて人爵これに従うの原

理に一致す 【八冊目、第 14 章 第 11 項 第 8 節 第 3 目 p.273】 

 いかなる職業を執る人にても、他人に対して頭を下げ、腰を屈

して辞令を巧みにし、もって愛嬌《あいきょう》を売ることは、他人に

好意を持たせて、上のものより引き立てられ、下のものより賞

《ほ》められ、ことに商人は商売の繁昌《はんじょう》を来たす良法と思

い、その他一般人はこれをもって処世の良法と心得ておるのであ

Pág. 273 Cap. XIV.XI.viii.3. A prática do人心救済 (Jin Shin Kyusai - salva-

ção da mente humana) está verdadeiramente de acordo com o princí-

pio “Pratique a nobreza divina e a nobreza humana naturalmente o 

acompanhará”. 

Cortesia, humildade, reverências e palavras doces salpicadas de elogios são 
considerados requisitos básicos de um homem em qualquer profissão para 

fazer com que as demais pessoas se sintam amigáveis com ele, ser promovido 

por seus superiores e ser elogiado por seus subordinados; os comerciantes 
em geral consideram que esta é a melhor política para prosperar nos 



– 6 – 

ります。これはもとより生活上一つの良法であれど、かかること

は利己主義より来たるところの普通道徳にすぎぬので、何人《なんぴ

と》でも少しく知識に富むものはみな実行しておることでありま

す。しかるに最高道徳においては、いかなる職業の人でもその接

触するすべての人に対して、真の慈悲心をもってその人の心を最

高道徳に導いて、その人を救済しようと考えておって、その考え

の上から、他人に対して柔らかき温かき詞《ことば》使いと親切とを

尽くすのであります。万一、自分の上の位置におる人など悪《あ》

しき人であったときには、普通ならばその人に対して諂諛《てんゆ》

を呈するか、もしくは反抗心を起こすのです。しかるに最高道徳

では、慈悲の心をもってその人の末路を思いやり、何とかしてそ

の人の心を根本的に救済したいと心掛けて、これに柔らかく且つ

温かく接触するのです。然《しか》るときには、尋常の悪人ならば、

こちらの真の誠に感服して、ついには最高道徳に化せられてしま

うのであります。そこでその人も幸福となり、自分もまた幸福と

なるのです。その他商業家のごときも、わが店の品物を売らんが

ために客を親切にし、品物を良くし、且つ価《あたい》を廉《れん》にす

るごときは利己主義であります。しかるに最高道徳においては、

一方には、人心の開発もしくは救済に向かって尽力し、他の一方

には、すべて客の心を救済して幸福を得させたいと思う真の慈悲

心にて、客を好遇し、品物を良くし、且つ価を廉にするのです。

かくのごとき心使いと行動とによりて、日を積み年を累《かさ》ねて

倦《う》まずんば、客の数しだいに殖《ふ》ゆるに至るのでありま

す。且つすべての客に対してこちらが柔らかい温かな心にて接す

るが故に、不道徳の客はしだいに他に行き、道徳心のある客のみ

がこちらの店に来るようになりますから、数年の後には種々の点

において他の店より幸福になり、その商品の売上額のごとき年々

必ず増加するのであります。且つかくのごとくにして信用を築き

立てたる商店は、たとい市場の不況の際でも決して悲境に陥るこ

とはありませぬ。過去における私の永い間の実験では、人心救済

に尽力する人は、工業もしくは商業を論ぜず、ほとんど奇跡的利

益の増加を見つつあるのです。これはその実業家が人心救済の事

negócios; e as pessoas em geral têm certeza de que isso faz parte da arte de 

bem viver. É, sem dúvida, um dos bons modos de vida, mas não deixa de ser 
apenas um ato de moralidade comum – derivado do egoísmo –, praticado por 

todas as pessoas mais ou menos sábias. Uma pessoa de moralidade su-

prema, no entanto, não importa a sua ocupação profissional, deve ter sem-

pre em mente o espírito de salvação de todas as pessoas com quem 
têm contato, com a intenção de orientá-las para moralidade suprema 

por meio de verdadeira benevolência, e por isso mesmo, usará pala-

vras gentis e se comportará condignamente com os outros, com base 
nesse modo de pensar. Se eventualmente você tem um superior de mau 

caráter, a tendência em geral é a de bajular essa pessoa ou contrariá-la e se 

rebelar. Mas, aquele que se dedica à moralidade suprema terá um comporta-
mento gentil, educado e discreto, e com benevolência, pensará mais no futuro 

da pessoa, sempre desejando fundamentalmente conduzir a mente dessa pes-

soa para a salvação. Nessas condições, a menos que aquele seu superior seja 

extraordinariamente maldoso, em geral ele ficará sensibilizado com a sua ver-
dadeira sinceridade e, no final, acabará sendo influenciado pela moralidade 

suprema. Como consequência, ambas as partes poderão desfrutar da felici-

dade. Outros, como os comerciantes por exemplo, é também egoísmo de-
monstrar cortesia com os seus clientes para fornecer bons artigos a preços 

baixos, com o propósito de vender bem as suas mercadorias. Entretanto, na 

moralidade suprema, o comerciante, enquanto se dedica às atividades 
de iluminação e salvação, ao mesmo tempo, trata os seus clientes com 

verdadeira benevolência, desejando a plena felicidade e a salvação 

deles, e com esse sentimento, oferece boas mercadorias a preços bai-

xos. Se o comerciante, com este tipo de pensamento e conduta, prosseguir 
com o seu negócio incansavelmente, dia após dia e ano após ano, o número 

de clientes vai gradativamente aumentar. E, como ele trata todos os seus 

clientes da mesma forma, com pensamento e atitude calorosa e gentil, os 
clientes sem moralidade se afastam e procurarão gradualmente outras lojas, 

e os clientes com inclinações mais moralistas serão atraídos e procurarão o 

seu estabelecimento. Com isso, depois de alguns anos, ele se tornará mais 
feliz nos negócios do que os demais comerciantes, e suas vendas aumentarão 

ano após ano. Além disso, um estabelecimento que conquistou a confiança do 

público, desta forma, nunca encontrará dificuldades quando uma recessão 

atingir o mercado. De acordo com a minha vivência nesse assunto por longos 
anos, observei que – seja na indústria seja no comércio – aquele que se dedica 

na obra de salvação das pessoas terá um aumento quase milagroso de lucro, 



– 7 – 

業に尽くすところの精神作用と行動とが、いわゆる神の心に一致

するために、その至誠が神の力によりおのずから社会の人心に感

応《かんのう》してここに至るゆえんであるかと思います。 

 たとえば、今日まで普通の工・商業家が、精良の物品を製する

とか、廉価《れんか》に売り出すとかして、人を喜ばせ、もって利益

を収めようとするくらいな道徳は、これを人心の開発もしくは救

済に比すれば、全く利他と利己との差違があるので、従来賢明な

る工・商業家の採り来たりたる方法のごときは、みな人心救済の

精神及び実行の内には含まれておるのであります。 

 そもそも最高道徳の実行の順序を概括的にいえば、前〈本章第一項〉

にいわゆる「古《いにしえ》の人はまず天爵を修めて人爵これに従

う」ということになるのであります。すなわち中国にては堯《ぎょ

う》・舜《しゅん》・禹《う》・湯《とう》・文《ぶん》・武《ぶ》・周公《しゅうこ

う》・孔子《こうし》及び顔回《がんかい》等の諸聖人が、すでにみな天爵

を修めて、あるいは帝王となり、あるいは摂政《せっしょう》となり、

あるいは万世の師となり、且つその子孫は往々万世不易に栄えて

おるのであります〈第十二章孔子の条参照〉。且つ日本の皇室をはじめ奉

り、藤原《ふじわら》氏及びその他幾多の人々が、天爵を修めて万世

一系の幸運を開かれておるところの事実は、まさに聖人の教訓を

裏書きして余りあるものでありましょう〈第十二章及び第十三章全部参照〉。 

既記のごとく天爵を修むるということは、いわゆる神の心に一

致するところの人間の最高品性を形造ることであります。しこう

してかくのごとき品性を形成する方法はいかにするか、それはす

なわち最高道徳を体得し且つ実行することによって出来るのであ

ります。しかしながら、その実行の帰着点は人心の開発もしくは

救済に力を尽くすにあるのです。すなわち古代の聖人はみな義務

先行の原理に基づき、無我の努力を重ねて、人心の開発もしくは

救済をなしたる結果が、前記のごとくに偉大なる幸福を生み出し

ておるのであります。しかしながら、ソクラテスのごとき、キリ

ストのごとき、もしくは釈迦《しゃか》のごときは、自己の終身の苦

労に対する結果の一つをも自己に享受せなかったのであります。

em seus negócios. Isso se deve à atividade mental e conduta da pessoa de-

dicada à obra de salvação – que estão em conformidade com o espírito de 
Deus –, e por isso, o poder de Deus se manifestará na sua sinceridade e que 

vai naturalmente sensibilizar o coração do público consumidor. 

Até os dias de hoje, os industriais e comerciantes comuns tentaram produzir 

boas mercadorias, vendê-las a preços baixos e obter lucros satisfazendo os 
seus clientes. A moralidade dos industriais e comerciantes, todavia, quando 

comparada com a moralidade necessária na atividade de iluminação e salva-

ção das pessoas, é como a diferença entre o egoísmo da primeira (NT: industriais 

e comerciantes) e o altruísmo da segunda (atividade de iluminação e salvação). Os 

métodos adotados pelos industriais e comerciantes mais virtuosos (iluminados), 

no entanto, estão todos eles incluídos no espírito e nas práticas de salvação 

das pessoas. (NT: parágrafo de difícil compreensão....) 

Há, de forma geral, certa sequência nas práticas da moralidade suprema. É o 

que se diz na máxima, de que “Os povos antigos alcançaram primeiro a no-

breza divina, e a nobreza humana naturalmente os acompanharam417”. Por 

exemplo, na China, os mestres como Yao (堯《ぎょう》), Shun(舜《しゅん》), Yu (禹

《う》), Tang (湯《とう》), Wen (文《ぶん》), Wu (武《ぶ》), Zhou Gong (周公《しゅうこう》), Con-

fúcio (孔子《こうし》) e Yan Hui (顔回《がんかい》) conquistaram primeiro a nobreza di-

vina, e como resultado alguns chegaram ao trono imperial, outros tornaram-

se regentes (tutores dos príncipes regentes) ou estiveram entre os mais re-

nomados mestres de todos os tempos, sendo que alguns de seus descenden-

tes até hoje desfrutam de longa prosperidade.418 Além disso, a realidade da 

Casa Imperial do Japão, dos clãs Fujiwara e de muitas outras famílias, que 

primeiro alcançaram a nobreza divina e conquistaram a boa sorte em linha-

gens familiares eternas, comprova exatamente as doutrinas dos grandes mes-

tres.419 

Como explicado acima, “alcançar a nobreza divina” significa construir 
um caráter supremo, em conformidade com o espírito de Deus. E como 

construir esse caráter? Esse caráter somente pode ser formado por 

meio da moralidade suprema, colocando-a em prática. Entretanto, o 

propósito final dessa prática, é a dedicação para a obra de iluminação 
e a salvação espiritual das pessoas. Todos os grandes mestres da antigui-

dade seguiram o princípio da precedência do dever e isento de egoísmo, se 

dedicaram para a obra altruísta de iluminação e salvação das pessoas e, como 
resultado disso, obtiveram a grande felicidade, como já mencionado 



– 8 – 

これはすなわち聖人が人間の義務に対する極致を示したものであ

って、いわゆる身を殺して仁を成したのであります。しこうして

私のごときも、年来人心の開発及び救済の事業に従事し、その間

しばしば困難の極度に陥ったことがありますが、その場合にはか

かる聖人の苦労を回想して、自らその心を慰安しつつ今日を致し

ておるのであります。故に、聖人の事跡は積極と消極との二道あ

ることを示しております。その一は、われら一般人類が自己品性

の完成の結果は積極的に幸運を得ることを開示し、その二は、わ

れら人類の先天もしくは後天の運命はあるいは消極的に身を殺し

て仁を成さねばならぬことがあるということを開示しておるので

あります。ここをもって、われら人類は深くその聖人の教訓に鑑

《かんが》み、真に至誠をもって人心の開発もしくは救済を勉《つと》

め、もって天爵を享受せねばならぬことと考えられます。 

anteriormente. Alguns, contudo, como Sócrates, Jesus Cristo e Buda, não che-

garam a desfrutar de qualquer resultado de esforços ao longo de suas vidas. 
Isso é uma demonstração sublime destes mestres, do seu senso de cumpri-

mento primeiro de seus deveres: eles se sacrificaram em prol da benevolên-

cia, assim como “uma vela que ilumina outras pessoas e se consome”. Eu 

mesmo (Chikuro Hiroike) muitas vezes caí no extremo das dificuldades en-
quanto estava empenhado na obra de iluminação mental e salvação espiritual 

das pessoas; nessas horas, ao lembrar e refletir sobre as dificuldades vividas 

pelos grandes mestres, acalmei minha mente e consegui superar as minhas 
dificuldades. A história da vida dos grandes mestres indica então que há dois 

caminhos – ativo (positivo) e passivo (não positivo). O primeiro (positivo) 

indica que nós, seres humanos, podemos obter o sucesso e felicidade como 
resultado da melhoria e perfeição de nosso caráter. O segundo (não positivo) 

indica que às vezes devemos nos sacrificar negativamente, em prol da bene-

volência, em conformidade com o destino de vida decorrente de fatores 

exógenos(*)ou não. Por esse motivo, nós – os seres humanos –, deveríamos 
refletir profundamente sobre as lições dos grandes mestres, e dedicarmo-nos 

com sinceridade para as atividades de iluminação e salvação das pessoas para 

alcançar a nobreza divina. (Tratado da Ciência da Moral (inglês), Vol. 3, págs. 303~305) 

(*) Fatores que influenciam na formação da nossa vida: Fatores exógenos, ou os fatores que con-

dicionaram a sua vida, mas que ocorreram antes de seu nascimento: São as “características here-
ditárias, o meio ambiente natural e o meio ambiente social, cultural e familiar de cada um”. O fator 

não exógeno é “a atitude mental e conduta de cada um até os dias de hoje”. 

417 Ver primeira seção deste capítulo. 
418 Ver Capítulo 12, a seção sobre Confúcio. 
419 Ver Capitulos 12 e 13. 

XI.viii.3 The Practice of Spiritual Salvation Is Truly in Accord with the Principle that “the Acquisition of Heavenly Nobility Is Always Followed by 
Human Nobility”. 
To make humble bows and use sweet words sprinkled with compliments is considered requisite for a man in any profession to make others feel friendly towards him, to be 

promoted by his superiors, and to be praised by his subordinates; merchants think it the best policy in order to prosper in business; people in general are sure it is part of the art 

of good living. Needless to say, it is one of the good methods of life, but it is only an act of ordinary morality derived from egoism, which every more or less intelligent person 

practises. A man who practises supreme morality, however, no matter what kind of occupation he follows, being ready to bestow salvation upon all people who have contact with 

him by guiding them to supreme morality with his true benevolent mind, uses gentle words and behaves kindly to others on the basis of this way of thinking. An ordinary person 

would flatter or revolt against a superior whom he finds wicked. One who practises supreme morality, however, behaves towards a wicked superior gently and kindly and with a 

benevolent mind, with an eye to the man’s future, always wishing fundamentally to bring his mind to salvation, until the latter, unless extraordinarily inhuman, will be moved by 

his true sincerity, and finally be deeply influenced by supreme morality. Consequently, the latter as well as the former will come to enjoy happiness. Again, it is the egoism of a 

merchant to show kindness to customers, to provide good articles and sell them at low prices, in order to sell his commodities well. In supreme morality, however, a merchant, 

while he makes efforts for enlightenment or salvation, treats his customers kindly, and offers good commodities at low prices. He does so with real benevolence to bring all 

customers to salvation and help them enjoy happiness. If he, with this kind of mental attitude and conduct, continues his business tirelessly, day by day and year after year, the 



– 9 – 
number of his customers will continue to increase; and, as he treats all his customers alike with a warm and gentle heart, customers lacking in morality will gradually go to other 

stores, and only morally inclined customers will come to his shop; after several years, in various ways, he will become happier in business than other merchants, and his sales will 

increase year by year. In addition, a shop which has gained public confidence in this way will never encounter difficulties when a recession comes to the market. According to my 

experimentation over many years, he who strives for salvation will experience an almost miraculous increase of profit in his own business, irrespective of the condition of industry 

or commerce. It is because that businessman’s mental activity and conduct are devoted to undertakings of salvation, are in agreement with the mind of God, and his sincerity 

cannot but move the mind of the public through the power of God. 

Until today, ordinary industrialists or commercialists have tried to produce fine commodities, to sell them at low prices, and to make profits by pleasing their customers. Such 

morality, when compared with enlightenment or salvation, emphasizes the difference between the egoism of the former and the altruism of the latter. The methods, however, as 

adopted by wise industrialists or commercialists are all included in the spirit and practice of salvation. 

Generally speaking, there is order in the practice of supreme morality. It is truly said that “Ancient people first acquired Heavenly Nobility which was followed by Human 

Nobility
417

.” For instance, in China, the sages, such as Yao, Shun, Yu, Tang, Wen, Wu, Zhou Gong, Confucius and Yan Hui acquired heavenly nobility, and some of them ascended 

the imperial throne, others became regents or were among the greatest teachers of all ages, and some of their descendants are enjoying everlasting prosperity.
418

 Moreover, the 

fact that the imperial house of Japan, Fujiwara and many other families have acquired heavenly nobility and hewed out good fortune in everlasting family lines has exactly proved 

the doctrines of the sages.
419

 

As has been explained above, to acquire heavenly nobility means to form supreme character in a man in accord with the mind of God. Such a character is to be formed only by 

acquiring supreme morality and putting it into practice. The final destination of that practice, however, lies in exerting one’s efforts for mental enlightenment or spiritual salvation. 

All the ancient sages, according to the principle of the precedence of duty, continued their selfless efforts for enlightenment or salvation, and as a result of this, they procured great 

happiness, as stated earlier. Neither Socrates nor Christ, however, nor even Sakyamuni, enjoyed any fruit of his life-long struggle. This indicates that the sages have demonstrated 

the sublime culmination of human duty: they sacrificed themselves for the sake of benevolence, just as “A candle lights others and consumes itself.” I myself often fell into the 

extremity of difficulties while I was engaged in the undertaking of mental enlightenment and spiritual salvation; in those cases, by reflecting on the difficulties experienced by the 

sages, I soothed my mind and overcame my difficulties. From this we know that the achievements of the sages show two ways — positive and non-positive. The one indicates that 

we human beings generally can positively obtain good fortune as a result of the perfection of our characters; the other indicates that we sometimes must negatively sacrifice 

ourselves for the sake of benevolence according to our pre-natal or post-natal destiny. Consequently, so it seems to me, we human beings, reflecting deeply upon the lessons of 

the sages, should sincerely do our best for enlightenment and salvation and pursue heavenly nobility.   (Towards Supreme Morality, Vol. 3, págs. 303~305) 

417

 See the first section of this chapter. 

418

 See Chapter 12, the section on Confucius. 

419

 See Chapters 12 and 13. 

 

３．モラロジー研究所編『改訂 廣池千九郎語録』 3. Citações de Chikuro Hiroike   

P.103 商工業者の繁栄策は、第一に自我没却して相手を思いや

り、大自然の法則すなわち神の心となり、品質精良のものを作り

上げて販売すれば自然にその店が繁盛するようになる。 

畑 壽郎、昭和12年5月15日、広島県教育会館において 

 

P.103 O caminho da prosperidade dos empresários do setor de comércio e 

indústria é, em primeiro lugar, pensar no próximo (omoiyari) renunciando ao 

seu egoísmo, e produzir e vender mercadorias de excelente qualidade, se-
guindo as leis da natureza, ou seja, com o sentimento de Deus, e com isso, o 

seu comércio vai prosperar – naturalmente.  

Hisao Hata, 15-mai-1937, Auditório Educacional da Prefeitura de Hiroshima 
 

 



– 10 – 

4．廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 4. Livro: Antropologia do Sampou Yoshi (editora PHP)   

P.214 「お客をあざむかない」 商売をする人の心得について考

えてみましょう。まず、物を売るにあたって、商売をする人はお

客をあざむいてはいけません。道徳を旨として商売をするなら、

必ずきちんとした商品をとりそろえます。もちろん価格も良心的

に設定します。さらに商品の受け渡し方や接客態度、そのほかお

客への種々の心づかいなど、すべてにおいて正義と慈悲の心を持

って行います。 

あまりにも理不尽なことを要求してくるお客とは、やむを得ず取

引を中止しなければいけない場合もあるかもしれません。それが

大口の取引先だと、一時的に経営状態が悪化する可能性もありま

す。そんなときには新規顧客の開拓に努力します。あくまでも誠

実な商売を貫けば、必ず業績は回復するでしょう。 

反対に、お客をあざむくような商売をしていると、どうなるでし

ょうか。例えば相手は素人だと思って値段をふっかけたり、古く

て傷んだ商品をこっそり混ぜておいたりすると、目の肥えたお客

は、値段と品質が合っていないことに気づくものです。 

当然、商品に文句をつけられたり、値切られたりするでしょう。

値切られたうえに、いくつかの商品の中から少しでもよいものを

選ぼうとされたりします。このような敵対関係ではなく、お客と

はお互いに尊重し合える商売をしなければいけません。 

P.214 “Não enganar os clientes” – Vamos pensar um pouco sobre o estado de 
espírito, o sentimento de quem lida com negócios. Em primeiro lugar, ao vender 
mercadorias, o comerciante não deve enganar ou iludir os seus clientes. Se você 

tem princípios morais em mente, certamente, ao fechar negócios, fará a seleção 
cuidadosa e decente de mercadorias. É claro que definirá também os preços de 
forma justa. Além disso, conduzirá tudo com justiça e benevolência, desde o modo 
de atender os clientes, a forma de entregar as mercadorias, até a atenção e con-
sideração para com os clientes. 

Mas, para um eventual cliente que faz exigências insensatas ou contraditórias, 

pode ser que não tenha outra escolha a não ser cancelar a transação. Se for um 
cliente grande, pode ser que a situação do seu negócio fique temporariamente 
afetado. Nessa situação deve-se esforçar para buscar novos clientes. Persistindo 
com a integridade moral na condução de seus negócios, com certeza a sua em-
presa encontrará a recuperação. 

Por outro lado, o que poderá acontecer se você conduzir os negócios enganando 

ou iludindo os clientes? Por exemplo, aumentando abusivamente o preço achando 
que o cliente não vai perceber, ou misturando discretamente produtos velhos ou 
estragados... Certamente um cliente mais esperto vai perceber que o preço e a 
qualidade não correspondem. 

É natural que haverá pessoas que reclamarão do produto e discutirão o preço. E, 

além de pechinchar, ficarão ainda escolhendo a melhor mercadoria na cesta de 
produtos. Em vez de termos uma relação de hostilidade com os clientes, deverí-
amos conduzir os negócios com base no respeito mútuo. 

 

 
- Fim – 


