
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 33, 01-Abr-2024 

 

  
  



– 2 – 

  

 
Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro Hiroike, 1ª edi-
ção em japonês, 1926 

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 2002 366 dias com as palavras da Nova Moral 

  
 

Antropologia do Sampouyoshi, Editora PHP Citações de Chikuro Hiroike Máximas da Moral Suprema, versão em português 

  



– 3 – 

１．新版『道徳科学の論文』第9 冊 第8 章 
1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9.8 em japonês (em 

inglês: Vol. 3) – (Redação original de 1926)   

P.351. 調和を主とするも妥協を辞せず 

 すべての事が精神的に調和すれば最上でありますが、それが出来ぬとき

には、形式的に妥協するのでも道徳に近いのであります。争闘するのは不

道徳に属します。 

 

Aim at harmony, but reconcile if necessary. It is best if everything results in 
spiritual harmony. When it does not, then aim at reconciliation, though it may 
not be genuinely spiritual, for this is nearer true morality than to begin fighting, 
which belongs to immorality.   

Pág. 351 Foco na harmonia, mas, reconcilie se necessário 
Tyouwa Wo Shu To Surumo Dakyou Wo Jisezu 

O ideal seria que todas as coisas resultassem em harmonia espiri-
tual (do ponto de vista mental, no âmbito dos seus sentimentos). Mas quando 

isso não for possível, procure então a reconciliação (acordo, recuo ou 

concessão) – por estar mais próximo da verdadeira moralidade, em-

bora isso não seja genuinamente espiritual. Lutar ou brigar, é uma 

imoralidade. 

Obs.: A palavra em japonês 妥協 – Dakyō foi traduzida como “reconci-

liação” na versão (de 2002) das “Máximas” em inglês. Optou-se, no texto 

acima explicativo, pelo significado mais direto de Dakyō que é um acordo, 

recuo, concessão, cessão etc. 

1a. 最高道徳の格言 1a. Máximas da Moral Suprema (edição revisada em 1984) 

調和《ちょうわ》を主《しゅ》とするも妥協《だきょう》を辞《じ》せず 

 

 この格言は、物事を平和的、建設的に進めるための心得《こころえ》を

述べたものです。 

 ここにいう「調和」とは、たとえば夫婦間、友人間、上司と部下の間な

どで、相互に十分な意思の疎通《そつう》があり、慈悲の心にもとづいて

精神的にしっかりと和合していることです。「妥協」とは、多少の不都合

や不利益があっても、互いに折れ合って、物事を平和的にまとめていくこ

とです。 

 何事においても、調和のとれた状態が望ましいといえます。しかし、こ

のような人間関係を築き、それを保っていくことは容易ではありません。

ともすると私たちは、調和を求めることを忘れ、相手の立場を考えないで

自己主張したり、物事を打算的に考えたり、むやみに他人の意見に迎合

《げいごう》したりするからです。これらはみな、利己心の表われといえま

しょう。そこで私たちは、利己心の克服《こくふく》に努め、他人の意見の

Foco na harmonia, mas, reconcilie se necessário  

調和を主とするも妥協を辞せず – Tyouwa Wo Shu To Surumo Dakyou Wo Jisezu – 

Aim at harmony, but reconcile if necessary 

Esta máxima diz respeito ao estado de espírito necessário para conduzir 

as coisas de forma pacífica e construtiva.  

Por exemplo, nos casos de relacionamentos entre o casal ou entre amigos, 

superiores ou subordinados do local de trabalho, a harmonia aqui 

mencionada seria a mútua compreensão das intenções e dos propósitos, 

com sólida aliança espiritual baseada no espírito de benevolência. Recon-

ciliar significa ceder mutuamente, buscando a conciliação dos fatos e das 

coisas, de forma pacífica, mesmo à custa de algum tipo de inconveniência 

ou desvantagem. 

Em todas as coisas o desejável é a situação de equilíbrio e harmonia. 

Porém, não é fácil construir e preservar esse tipo de relacionamento 

humano. Muitas vezes nós esquecemos a busca dessa harmonia e 

queremos fazer prevalecer a nossa própria opinião desconsiderando a 



– 4 – 

ままに無責任な言動をとることなく、一人ひとりの個性を尊重し生かしな

がら、よりよい人間関係を築いていくことが大切です。『論語』に「和

《わ》して動《どう》ぜず」(子路《しろ》篇)とあるように、どのような場合で

も、私たちは調和を求めて付和雷同《ふわらいどう》することなく、主体的、

建設的に努力していかなければなりません。 

 しかし、ときとして妥協しなければならない場合もあります。たとえば

職場の上司や同僚と意見が食い違ったときなど、十分な話し合いをもつの

は当然ですが、それでもなお意見の一致を見なかったならば、長期的、全

体的な見地に立って妥協することも必要といえましょう。 

 最高道徳では、どのような場合でも争いを避《さ》け、物事を平和的に進

めることを原則とします。したがって、ときによっては多少の不都合があ

っても、すすんで妥協することもあります。この場合の妥協は、決して付

和雷同ではなく、あくまでも建設的に事を運ぶための方法であると考える

のです。そして相手を尊重する精神を失うことなく、よりいっそう深い思

いやりの心をもって接し、さらに時間をかけて話し合いを続け、調和のと

れた人間関係を求めて努力するのです。 

 このような精神で進めば、自己の品性は向上し、やがてこちらの誠意が

相手に通じ、いっそう強い信頼関係が生まれ、物事が順調に運ぶようにな

ります。 

最高道徳の格言 (p. 82-83) 

 

Frase completa do “O Homem Superior...”: 

The Superior Man is in harmony but does not follow the crowd. The inferior man fol-

lows the crowd, but is not in harmony, Tsze Lu (https://laits.ute-

xas.edu/~mr56267/HIST_341K/Confucianism/Analects_of_Confucius.html). O Ho-

mem Superior está em harmonia, mas não segue a massa. O homem 

inferior segue a massa, mas não está em harmonia.   

situação da outra pessoa, ou então, pensamos de forma calculista, ou nos 

deixamos cair facilmente na bajulação ou na corrente da opinião dos 

outros. Todos eles são manifestações do espírito de egocentrismo. Por 

isso, devemos nos empenhar em superar o espírito de egocentrismo, 

sendo muito importante construir um relacionamento humano cada vez 

mais sadio – respeitando e valorizando a individualidade de cada um e 

sem agir de forma irresponsável, com base unicamente na opinião dos 

outros. No clássico chinês “Analectos” consta que O Homem Superior está 

em harmonia, mas não segue a massa (Capítulo XIII – Tsze Lu). Isso quer dizer 

que se deve buscar sempre a harmonia – em todas as circunstâncias – com 

determinações e esforços pessoais e construtivos, mas sem se deixar levar 

facilmente pela opinião dos outros. 

Mas, às vezes acontecem casos em que convém ceder. Por exemplo, nas 

divergências com colegas ou superiores no local de trabalho, é óbvio que 

se deve dialogar suficientemente, mas, não havendo a convergência nas 

opiniões pode ser que, numa visão mais global e de longo prazo seja mais 

interessante recuar nas suas posições. 

Para conduzir todas as coisas – de forma harmoniosa e pacífica – é 

princípio básico da moral suprema evitar conflitos, em quaisquer 

situações. Por isso, às vezes recorremos espontaneamente ao acordo ou 

recuo de posições, até mesmo à custa de algum tipo de inconveniência ou 

desvantagem. Procura-se pensar, nesse caso, que o acordo ou o recuo 

não é uma simples adesão ou fácil concordância com a opinião do outro, 

mas, que se trata de um método para conciliar os fatos de uma forma mais 

construtiva. Além disso, devemos intensificar o relacionamento com 

dedicação ainda maior – de coração – sem perder o espírito de respeito 

ao próximo, prosseguindo com o diálogo por um tempo mais prolongado 

e nos esforçar para buscar a harmonia no conjunto. 

Ao prosseguirmos com esse espírito elevaremos o nosso próprio caráter, e 

em seguida, a nossa sinceridade será sentida pelo outro dando origem a 

um relacionamento de confiança muito mais forte, e todas as coisas 

evoluirão de forma favorável e construtiva. 

Do Kakuguen, págs. 82~83 



– 5 – 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima 

1. 【調和のとれた人間関係】「『論語』に「和して同ぜず」（子路

篇）」(P.83)とあります。「和」とはどういう意味でしょうか。「同」と

はどういう意味でしょうか。論語の「君子は和して同ぜず、小人は同じて

和せず」と合わせて話し合ってみましょう。 

 

 

 

 

補足・参考のため「和して同ぜず」（子路篇）のその他の解説、意味などを紹介

します。 

1) 立派な人物は、他人と仲よく付き合うが、安易に同調はしない。つまら

ない人物は、他人に安易に同調するが、けっして仲よくは付き合わない 

(和して同ぜず(ワシテドウゼズ)とは？ 意味や使い方 - コトバンク (koto-

bank.jp)) 

 

2) 立派な人は、人と仲良くしても何でもかんでも同じにはなりません。そ

して、ふつうの人は何でもかんでも人と同じにしようとしてしまって、違

いを認め合いながら仲良くするということができない (0 (uji.ed.jp)) 

 

3) 徳の高い人は、和して同ぜず。つまり、他の人たちと協調（協力）はす

るけれど、だからといってむやみと同調（雷同）するわけではない。それ

に対して、徳の低い人は、同じて和せず。つまり、他の人たちに同調はす

るけれど、協調はしないというわけです(第53回 君子は和して同ぜず | 

「百学連環」を読む（山本 貴光） | 三省堂 ことばのコラム (sanseido-

publ.co.jp)) 

 

4) 優れた人物は協調はするが、主体性を失わず、むやみに同調したりしな

い。 つまらない人物はたやすく同調するが、心から親しくなることはない 

(「君子は和して同ぜず、小人は同じて和せず」の解説 : 故事ことわざ辞

典 (kotowaza-dictionary.jp)) 

 

1. [Relações humanas harmoniosas] O texto da máxima diz que 
“No clássico chinês “Analectos” consta que O Homem Superior está 

em harmonia, mas não segue a massa (Capítulo XIII – Tsze Lu)” 

(P.83). O que será que significa “harmonia”? E o que significa “não 
seguir a massa”? Vamos discutir isso junto com a frase completa 

do Analectos: “O Homem Superior está em harmonia, mas não se-

gue a massa. O homem inferior segue a massa, mas não está em 

harmonia”. 

 

Obs: Por curiosidade, seguem outras interpretações dessa frase, con-

forme diferentes fontes (algumas em inglês). A leitura das diferentes 
interpretações visa a auxiliar a compreensão da frase do Confúcio: 

1) Uma pessoa digna consegue relacionar-se bem com as demais 

pessoas, mas não se alinha com elas facilmente. Uma pessoa não 

digna facilmente busca o alinhamento com outras pessoas, mas não 

consegue relacionar-se bem com elas. 

 

2) Uma pessoa admirável, mesmo que se dê bem com as pessoas, 

não fica igual a elas em todos os sentidos. Uma pessoa comum tende 

a ser igual a todas as outras, em todos os sentidos, mas não conse-

gue aceitar as diferenças entre as pessoas e dar-se bem com todas. 

 

3) Pessoas de grande virtude buscam a harmonia com todas as pes-

soas, mas não se tornam iguais a elas. Ou seja, cooperam (colabo-

ram) com outras pessoas, mas isso não significa que concordam ce-

gamente com elas (雷同=Raidō＝ concordância cega). Por outro lado, 

pessoas de pouca virtude não têm harmonia. Em outras palavras, 

concordam com as outras pessoas, mas não colaboram. 

 

4) Pessoas de excelência cooperam, mas não perdem a independên-

cia e não se alinham com outras, desnecessariamente. Pessoas me-

díocres se alinham facilmente com as demais pessoas, mas não con-

seguem tornar-se verdadeiramente sinceras com elas. 

https://kotobank.jp/word/%E5%92%8C%E3%81%97%E3%81%A6%E5%90%8C%E3%81%9C%E3%81%9A-665130#:~:text=%E3%80%8C%E5%90%9B%E5%AD%90%E3%81%AF%E5%92%8C%E3%81%97%E3%81%A6,%E4%BB%98%E3%81%8D%E5%90%88%E3%82%8F%E3%81%AA%E3%81%84%EF%BC%89%E3%80%8D%E3%81%A8%E3%81%82%E3%82%8A%E3%81%BE%E3%81%99%E3%80%82
https://kotobank.jp/word/%E5%92%8C%E3%81%97%E3%81%A6%E5%90%8C%E3%81%9C%E3%81%9A-665130#:~:text=%E3%80%8C%E5%90%9B%E5%AD%90%E3%81%AF%E5%92%8C%E3%81%97%E3%81%A6,%E4%BB%98%E3%81%8D%E5%90%88%E3%82%8F%E3%81%AA%E3%81%84%EF%BC%89%E3%80%8D%E3%81%A8%E3%81%82%E3%82%8A%E3%81%BE%E3%81%99%E3%80%82
http://www.uji.ed.jp/nisiookubo-es/attach/get2/608/0
https://dictionary.sanseido-publ.co.jp/column/100gaku53
https://dictionary.sanseido-publ.co.jp/column/100gaku53
https://dictionary.sanseido-publ.co.jp/column/100gaku53
https://kotowaza-dictionary.jp/k1070/
https://kotowaza-dictionary.jp/k1070/


– 6 – 

5) Gentlemen harmonize with others and never flatter others. Worth-

less men flatter others and cannot harmonize with others.（孔子の論

語 子路第十三の二十三 君子は和して同ぜず、小人は同じて和せず | ち

ょんまげ英語日誌 (mage8.com)） 

 

6) A wise man maintains harmony but does not blindly follow the crowd. An 

unwise man blindly follows the crowd but does not maintain harmony. 

(Shotokan Path - 子曰わく、君子は和して同ぜず、小人は同じて和せず 子曰、君

子和而不同、小人同而不和... | Facebook) 

 

 

 

2. 【建設的な妥協とは】「最高道徳では、どのような場合でも争いを避け、

物事を平和的に進めることを原則とします。したがって、ときによっては多

少の不都合があっても、すすんで妥協することもあります。この場合の妥協

は、決して付和雷同ではなく、あくまでも建設的に事を運ぶための方法であ

ると考えるのです」(P.83)とあります。物事にはときとして妥協が必要な場

合がありますが、妥協したことで、その物事に消極的になったり、相手を責

める心が残ったりしたことはありますか。建設的な妥協のために必要なこと

とはどのようなことでしょうか。 

 

5) Os cavalheiros se harmonizam com os outros e nunca bajulam os 

outros. Pessoas inexpressivas bajulam os outros e não conseguem 

se harmonizar com os outros. 

 

6) Um homem sábio mantém a harmonia, mas não acompanha ce-

gamente a multidão. Um homem insensato acompanha cegamente a 

multidão, mas não mantém a harmonia. 

 

2. [Acordo, ou recuo construtivo] No texto da máxima consta 

que “Para conduzir todas as coisas – de forma harmoniosa e pacífica 

– é princípio básico da moral suprema evitar conflitos, em quaisquer 
situações. Por isso, às vezes recorremos espontaneamente ao 

acordo ou recuo de posições, até mesmo à custa de algum tipo de 

inconveniência ou desvantagem. Procura-se pensar, nesse caso, 

que o acordo ou o recuo não é uma simples adesão ou fácil concor-
dância com a opinião do outro, mas, que se trata de um método 

para conciliar os fatos de uma forma mais construtiva”. (Pág. 83). 

Às vezes, o acordo ou o recuo é necessário, mas, após esse recuo 
você já se sentiu mal ou abatido, ou sentiu vontade de culpar ou 

criticar a outra pessoa? O que é necessário para um acordo ou recuo 

realmente construtivo? 

2. 改訂 廣池千九郎語録 2. Citações de Chikuro Hiroike 

P.142 もし人として最高道徳が体得されて慈悲寛大、自己反省の精神が

でき、伝統に安心をしていただくということができるようになれば、他と

争うということがなくなるのであります。かように他と争いの起こらぬよ

うにして国を富ませ、家を富ませ、団体を富まそうという心になり了《り

ょう》したならば、自他の安心・平和・幸福は夥《おびただ》しいことで

ありましょう。 『資料集』 

Pág. 142 Se você conseguir alcançar o estado de moral suprema – 

atingindo o verdadeiro espírito de benevolência, generosidade e au-

torreflexão –, e agir de forma a sempre proporcionar tranquilidade 
aos Ortolinos, não haverá mais conflitos com outras pessoas. E as-

sim, agindo de modo a não causar conflitos com outros, e desen-

volvendo o sentimento de enriquecer o seu país, a sua família e a 

sua organização, você conquistará a paz, tranquilidade e felicidade, 

para si e para os outros. 

 “Fonte: Shiryou Shu, Coletâneas”. 

https://blog.mage8.com/rongo-13-23
https://blog.mage8.com/rongo-13-23
https://blog.mage8.com/rongo-13-23
https://www.facebook.com/100064650104224/posts/675076952896499/
https://www.facebook.com/100064650104224/posts/675076952896499/


– 7 – 

3．『ニューモラル 心を育てる言葉 366 日 3. Livro: 366 dias com as palavras da Nova Moral 

P.304 『和の心』でまとめたい 

 宇宙飛行士の若田光一さんが平成二十五年末から約半年の間、国際宇宙

ステーションに長期滞在し、後半の二か月は船長として搭乗員の指揮を執

ることになったという報道がなされたとき、次のようなコメントが紹介さ

れました。「これまでの積み重ね、信頼感があってこそ日本に（船長を）任

せる時代になった。『和の心』を大切にしてチームをまとめ、最大の成果

が出せる体制をつくりたい」（参考＝『毎日新聞』平成二十三年二月十七日付夕刊）―

―「和」とは、含蓄のある言葉です。 

 『論語』（子路篇）には、「和して同ぜず」（人と協調しながらも自分の意見をしっ

かり持ち、むやみに調子を合わせたり、道理に反することに賛成したりしない）とあります。

責任を持って自分の意見を述べながらも、相手の個性や意見を尊重し、建

設的・平和的に物事を運んでいくところに「和」の精神の真価が発揮され

るのです。 

 

 

P.361 「心の均衡を取り戻す」 

 ピンと張ったピアノの弦には、その緊張を解こうとする作用から、徐々

にゆるみが生じていきます。また、周囲の温度や湿度の変化なども影響す

るため、どれほど万全を期しても、やがて音が変わってくるのです。 

 私たち人間の心もこれと似ています。熱心さや克己心は、私たちが目の

前の困難を乗り越えて成長していくためには欠かせません。一方で、緊張

Pág. 304 Quero concluir com o espírito de 和 - Wa(1)   

Quando se noticiou que o astronauta Koichi Wakata permaneceria a 

bordo da Estação Espacial Internacional por cerca de 6 meses, a 

partir do final de 2013, e que nos 2 últimos meses estaria no co-
mando da tripulação, como comandante, foi apresentado também a 

seguinte manifestação dele: “– O comando da nave foi confiado ao 

Japão graças à experiência acumulada e confiabilidade construídas 
ao longo desses anos. Gostaria de comandar a equipe com o espírito 

de Wa, de integração e harmonia, e alcançar o máximo de resulta-

dos”. (Referência: Jornal “Mainichi Shimbun”, 17 de fevereiro de 2011). Wa é 

realmente uma palavra japonesa com significados profundos. 

O Analectos do Confúcio (Capítulo XIII – Tsze Lu), afirma que “O Homem 

Superior está em harmonia, mas não segue a massa” (coopera com os 

outros, mas mantém firme suas próprias opiniões e não se ajusta ao tom dos outros – des-

necessariamente –, nem concorda com coisas contrárias à sua razão). O verdadeiro 

valor do espírito de Wa é demonstrado quando expressamos as nos-
sas opiniões de forma responsável, respeitando a individualidade e 

as opiniões dos outros e conduzindo as coisas de forma construtiva 

e pacífica. 

(1) Espírito de 和 – Wa. Ver Complemento 6. 

 

Pág. 361 Recuperando o equilíbrio da mente 

As cordas supertensas do piano se afrouxam gradualmente à me-

dida que tentam liberar a tensão. Mudanças na temperatura ambi-
ente e na umidade também influenciam, de forma que não importa 

o quão meticuloso você seja, o som acaba se alterando com o 

tempo. 

Os sentimentos do ser humano funcionam de forma semelhante. 

Entusiasmo e abnegação(autocontrole) são essenciais para superar 

as dificuldades que temos pela frente, e crescer. Por outro lado, se 

a mente estiver constantemente tensa e estimulada (estressada, 



– 8 – 

と興奮にさらされ続けた心は、ふだんのゆとりや周囲との調和を失うこと

があります。 

 心のゆとりを失ったとき、自分ではその異状になかなか気づかないもの

です。そればかりか、周囲に不協和音が生じると、他人こそが原因と考え

がちです。すると、人間関係の不協和音はますます広がります。ピアノの

調律と同じように、私たちも、日々乱れを生じていく心の均衡を、意識し

て取り戻す必要があります。 

exaltada), pode-se perder a tranquilidade e a harmonia com o en-

torno. 

Quando você perde a paz de espírito, ou a tranquilidade, torna-se 

muito difícil você perceber que algo está errado. E não é só isso; 

quando surgem discordâncias no nosso entorno, temos a tendência 

de pensar que a causa está nas outras pessoas. Como resultado, as 
discordâncias nas relações humanas ficam ainda mais generaliza-

das. Da mesma forma que afinar um piano – que todos os dias sofre 

agitações e distensões –, precisamos ter a consciência da necessi-

dade de restaurar o equilíbrio da nossa mente. 

4. 「三方よし」の人間学、ＰＨＰ 4. Livro: Antropologia do Sampouyoshi(1), editora PHP 

P.196「必要に応じて妥協もする」 

 人間関係は、どんな場合でも、お互いの間で「調和」が保たれているこ

とが理想といえるでしょう。調和を保つためには、まず、日頃からお互い

に意志の疎通がとれていることが必要となります。常に会話をし、相手が

何を考えているのかを理解し、相手の立場を理解したうえで行動するとい

うことです。 

 また、慈悲の心に基づいて、精神的にしっかりと和合していることも大

切です。例えば相手の情報を知っていて、頭では理解しているが心の底で

は納得していない、という状況があるとします。表向きは争っていなくて

も、心の中は和合していません。それではいつか不満が募って、調和が保

てなくなる可能性があります。夫婦間、家族間、友人同士、同僚、上司と

部下など、あらゆる人間関係が調和した状態にあれば、あらゆる物事がス

ムーズに運ぶのではないでしょうか。 

 人それぞれ考えが異なりますから、意見がぶつかるときもあるはずで

す。どうしても相手の考えを許せないと思うこともあるはずです。そんな

ときでも、争いは絶対に避けるべきです。まずは平和的に物事を進めてい

くため、折れるところは折れ、妥協点を探ることも必要でしょう。争うく

Pág. 196 Acordo ou recuo, conforme a necessidade 

Nos relacionamentos humanos – em quaisquer situações – o ideal é 

a manutenção da “harmonia” entre as pessoas. Para a manutenção 

da harmonia, primeiro é necessário saber se as comunicações do 

cotidiano estão funcionando. Isso quer dizer que devemos estar 
sempre conversando, entendendo o que a outra pessoa pensa e agir 

compreendendo a situação da outra pessoa. 

E, baseado no sentimento de benevolência, é importante também 
manter uma firme relação espiritual de harmonia. Suponha por 

exemplo, que você possui informações sobre a outra pessoa e, na 

sua cabeça você compreende a pessoa, mas, no fundo do seu cora-

ção, há algo que não lhe satisfaz. Mesmo que vocês não estejam se 
combatendo – na aparência –, por dentro não estão em harmonia. 

Com isso, há a possibilidade de um dia a insatisfação se manifestar, 

resultando em desarmonia. Se em todos os relacionamentos huma-
nos, tais como entre marido e mulher, família, amigos, colegas de 

trabalho, superiores e subordinados, estiverem em estado de har-

monia, todas as coisas fluirão bem. 

As pessoas possuem diferentes formas de pensar, por isso, certa-

mente há momentos em que as opiniões entram em conflito. E cer-

tamente há situações em que simplesmente não conseguimos acei-

tar o ponto de vista do outro. Mesmo nesses casos, devemos evitar 
conflitos, a todo custo. Em primeiro lugar, para conduzir as coisas 

de forma pacífica, procure recuar ou ceder posições procurando 



– 9 – 

らいなら、まず妥協し、相手への尊敬の念を失うことなく、相互に調和で

きるように努力していくのです。 

buscar um acordo ou ponto de convergência. Em vez de confrontos, 

procure primeiro recuar e se esforçar para alcançar a harmonia mú-

tua, sem perder o sentimento de respeito pela outra parte. 

5. 月間「まなびとぴあ」2022 年１月号, p. 13 5. Revista Manabitopia, jan-2022, pág. 13 

調和を主とするも妥協を辞せず 

生涯学習講師 結城保 

 社内の電話が鳴るたびに体がビクッー「結城さん、電話」の声で胃がキ

リッ。前任者の急な退職で、入社三年半、技術職から営業職へ異動になっ

た私の日常でした。何も分からず得意先からはクレームの嵐が。。。どう

したらうまくいくのかとずいぶん悩みました。でも、このままではいけな

い、できなくても当たり前と開き直り、「得意先は仕事を教えていただく

師である」と考え、何事にも謙虚な心で取り組むことを目標としました。

その結果、徐々にですが、状況が変化していき、三年目を迎えるころには

得意先とも良好な関係ができてきました。 

 その一方で、経験も積み実績も上がることで私の心に少しずっ芽生えで

きたのが、「利己心」でした。今までは「得意先優先で、迷惑をかけない

ように」と思っていたのですが「無理ばかり言ってくる会社には対応しな

い」と考えてしまう自分がいました。ですから、その会社とはうまくいか

ず、トラブルも発生しました。「妥協も必要だよ」という先輩のアドバイ

スにも、「何でこっちが妥協しなければいけないのか」と聞く耳を持たな

かったころ、幸いにもこの格言に出会いました。 

 ここで言う「妥協」とは付和雷同することではなく建設的に事を進める

ための方法と書かれていました。これを読むと、頑なに意地を張っていた

自分の心がすっと楽になり、少し大らかな気持になりました。その心が相

手にも伝わったのか、その後は良好な閉係に戻っていくことができまし

た。 （奈良県・奈良県佐藤薬品事務所） 

Foco na harmonia, mas, reconcilie se necessário 

Prof. Tamotsu Yuki 

Cada vez que ouvia o toque do telefone do escritório, era como uma 

agulhada no meu ouvido; quando ouvia uma voz falando: “– sr. 
Yuki, ligação para você”, era como uma espetada no meu estômago. 

Esse era o meu dia a dia, depois que fui transferido de uma função 

técnica para o setor de vendas, 3 anos e meio após o ingresso na 

empresa, devido à aposentadoria repentina do meu antecessor. Eu 
não tinha experiência nenhuma e as reclamações de clientes só acu-

mulavam... Eu estava realmente preocupado, não sabia o que fazer 

para que as coisas funcionassem. Porém, percebi que não poderia 
continuar assim, e como não era do ramo, era natural não conseguir 

tocar as coisas, e decidi encarar a situação com humildade, pen-

sando que “o cliente é um mestre que está me ensinando a traba-
lhar”. Como resultado, aos poucos a situação foi mudando e, quando 

chegamos no terceiro ano, já havíamos construído bons relaciona-

mentos com nossos clientes. 

Mas, por outro lado, à medida que fui ganhando mais experiência e 
resultados, o sentimento de “egoísmo” começou a crescer no meu 

interior. Até então, procurava sempre “priorizar meus clientes e não 

causar nenhum transtorno”, mas percebi que comecei a pensar: 
“Não vou mais atender clientes que fazem pedidos difíceis e inviá-

veis”. E então, as coisas não andavam bem com esses clientes e 

começaram a surgir problemas. Os companheiros veteranos me 
aconselhavam que “recuo ou concessão, às vezes é necessário”, 

mas não aceitava e respondia: “porque é que tenho que recuar?” 

Felizmente, foi nessa ocasião que eu encontrei esta máxima. 

Está escrito na máxima que a palavra “recuo ou concessão” – aqui 
referida – não é uma simples adesão ou fácil concordância com a 

opinião do outro; trata-se de um método para conciliar os fatos de 



– 10 – 

uma forma mais construtiva. Quando eu li esta parte senti um 

grande alívio, a minha teimosia repentinamente foi embora e fiquei 
muito tranquilo. Talvez essa minha atitude tenha sido benéfico às 

demais pessoas, e depois disso, conseguimos retomar bons relaci-

onamentos. (Província de Nara/Ind. Farmacêutica Sato) 

(1) 三方よし — Sampouyoshi = Em japonês, literalmente significa o “bom/bem para os 3 lados”, ou seja, “bom para você, bom para o outro e bom para a socie-

dade/entorno” ou simplificadamente, “bem de todos”. Ver mais explicações sobre esta palavra no Complemento 4.1 do material bibliográfico da Máxima 23, de 
26-jun-2023 

6. 補足資料 

6.1. 和の心 

【禅語 Zen Words】和心（わしん）Japanese spirit｜tosei shinabe (note.com) 

6. Complementos  

6.1. sobre o “espírito de Wa -和” 

 「和」という言葉は、日本そのものを表したり、純日本的なものに使わ

れることが多く、和紙、和服、和菓子など、伝統的なものに付いていて、

「和」それ自体が文化的概念となっている日本語です。また、日本的とい

うほかに「和らげる」「調和」「平和」などの意味があります。「和」

は、日本の哲学・文化において、日本人の精神性をもっとも象徴するもの

としてとらえられています。 

 7 世紀ごろよりこの極東の島の人々は、この土地を「日本」および

「和」と自称し、それ以降「和」の精神を大切にしてきました。西暦 604

年に聖徳太子が制定した日本で最初の成文法「十七条の憲法」の第一条に

「和をもって貴しとなす」とあるのはよく知られています。「人々がお互

いに仲良く、調和をしていくことが最も大事なことである」という教えと

考えられています。 

さて、「和心」という言葉、そのまま訳すと心を和らげる、または和らい

だ心、と読めます。 

 普通に考えると、聖徳太子が言ったように、「人々の心」がお互いに調

和することを示した言葉と受け取ることができます。 

A palavra “和・wa” é frequentemente usada para descrever o pró-

prio Japão ou algo tradicionalmente japonês, como 和紙・wa-shi 

(papel japonês), 和服・wa-fuku (quimono) e 和菓子・wa-gashi (do-

ces japoneses), tornando o próprio “wa” um conceito sobre a cul-

tura japonesa. Além de significar algo tradicionalmente japonês, 

“wa” também significa suave, harmonia e paz. Na filosofia e cultura 

japonesas, “wa” é visto como um símbolo do estado de espírito do 

japonês. 

Desde o século VII, as pessoas desta ilha denominaram esta terra 

como “日本・Nihon = Japão” ou “wa” e desde então, o “espírito de 

wa” tem sido valorizado. É fato bem conhecido que o artigo 1o da 

primeira lei formal do Japão, denominada de “Constituição de 17 

Artigos” (promulgada por Shōtoku Taishi (1) em 604 d.C.), afirma “Valorize 

a harmonia e evite conflitos”. Esse artigo 1o(2) nos ensina que “o 

mais importante é a harmonia e boa convivência entre as pessoas”.  

A palavra “espírito de Wa -和”, quando traduzida diretamente, seria 

“pacificar a mente” ou “mente serena, tranquila”.  

https://note.com/toseishinabe/n/n65f841514f06


– 11 – 

 禅の視点で見てみると、「和」とは、一つに融け合い一体となることを

表し、その対象は、人間だけに限らないと私は思っています。つまり「和

心」とは、坐禅を通じてこの世の根本的な平等性を確信し、しかし厳然と

ある差別を敬い、世界の全てと自分とが一体であるという現実を、身をも

って生きることをいうのだと理解しています。 

 1000 年を優に超える長きにわたり、この国そのものを表す言葉とし

て、日本の芯に据えられた「和」という言葉。新たな年の始まりに、改め

て心に据えたい言葉です。(禅僧  品部
し な べ

東晟
とうせい

) 

［書き下し文］第一条、和
わ

をもって貴
とうと

しとし、忤
さから

うことなきを宗
むね

とせよ。人みな党
たむら

あり。また達
さと

れる者
もの

少なし。ここをもって、ある

いは君父
く ん ぷ

にしたが順
したが

わず。また隣里に違
たが

う。しかれども、上和
かみやわ

ら

ぎ、下睦
しもむつ

びて、事を、 論
あげつら

うに諧
かな

うときは、事理
じ り

おのずから通ず。

何事か成らざらん。 

［現代語訳］おたがいの心が和らいで協力することが貴いのであって、

むやみに反抗することのないようにせよ。それが根本的態度でなければ

ならぬ。ところが人にはそれぞれ党派心があり、大局をみとおしている

ものは少ない。だから主君や父に従わず、あるいは近隣の人びとと争い

を起こすようになる。しかしながら、人びとが上も下も和らぎ睦まじく

話し合いができるならば、ことがらは道理にかない、何ごとも成しとげ

られないことはない。 

Em geral “espírito de Wa -和”, significa o estado mental (o sentimento, 

o kokoro) da pessoa que está em harmonia, umas com as outras – 

como afirmou o príncipe Shōtoku.  

Mas, sob uma perspectiva de Zen budismo, “wa” tem um signifi-

cado mais amplo, de integração e harmonia com tudo, não se limi-

tando aos seres humanos. Em outras palavras, “espírito de Wa -

和” significa que por meio do zazen (meditação Zen sentado) nos 

conscientizamos da igualdade fundamental respeitando porém as 

diferenças que existem no mundo, e vivermos a realidade de que 

somos uma coisa só, com tudo no mundo. 

A palavra “wa” está no centro do pensamento japonês há mais de 

1.000 anos, como uma palavra que expressa a própria essência do 

Japão. É uma palavra que gostaria de reestabelecer, em meu co-

ração, no início de um novo ano. (Tosei Shinabe, monge budista) 

(2) Artigo 1o da “Constituição de 17 Artigos(604 d.C)”. A explanação 

mais detalhada deste artigo, baseado na interpretação moderna do 

texto original de há mais de 1.400 anos, é a seguinte:  

“Deveis respeitar a harmonia e ter por princípio não conflitar. 

Os homens formam grupos, mas poucos são os que chegaram 

à compreensão da verdade. Assim, alguns não obedecem ao 

soberano ou ao pai, ao passo que outros divergem dos que 

lhes são próximos. Entretanto, caso os superiores tiverem 

brandura e os inferiores harmonia ao discutir uma questão, as 

coisas se encaminharão razoavelmente por si mesmas e nada 

haverá que não possa ser realizado.” 

Fontes (parcialmente consultadas):  

https://note.com/toseishinabe/n/n65f841514f06 

https://www.link-age.or.jp/idea17/17kokoroe/ 

https://www.jinsai.org/pt-BR/meishu-sama/encarnacoes/shotoku-taishi/  

https://ja.wikipedia.org/wiki/%E5%8D%81%E4%B8%83%E6%9D%A1%E6%86%B2%E6%B3%95 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Saicho 

https://note.com/toseishinabe/n/n65f841514f06
https://www.link-age.or.jp/idea17/17kokoroe/
https://www.jinsai.org/pt-BR/meishu-sama/encarnacoes/shotoku-taishi/
https://ja.wikipedia.org/wiki/%E5%8D%81%E4%B8%83%E6%9D%A1%E6%86%B2%E6%B3%95
https://pt.wikipedia.org/wiki/Saicho


– 12 – 

https://www.britannica.com/biography/Shinran-Japanese-Buddhist-philosopher 

https://www.hongwanji.or.jp/english/teaching/shinran.html 

 

(1) 聖徳太子 - Shōtoku Taishi ou Príncipe Shōtoku (7-fev-574 ~ 8-

abr-622). Gerações se sucederam cultuando a figura do Príncipe 

Shōtoku como o protetor do Japão, da família imperial e do bu-

dismo. Figuras budistas importantes como最澄 – Saichō(3) e 親鸞 – 

Shinran (4) entre outros, inspiraram-se nas visões atribuídas ao 

príncipe. Shōtoku Taishi – por sua vez – inspirou-se nos ensina-

mentos de Buda, e estabeleceu um governo centralizado durante 

seu reino. A ele é atribuída a “Constituição em 17 Artigos” do Ja-

pão”. Normalmente atribui-se a Shōtoku Taishi a fundação do bu-

dismo japonês, mas também lhe é atribuído um profundo respeito 

ao xintoísmo (em japonês: 神道 – Shintō) e que ele nunca visitava 

um templo budista sem antes visitar templos xintoístas. Atribui-se 

a ele, também, a introdução dos caracteres chineses (kanji) na es-

crita do Japão. Em uma de suas correspondências com o imperador 

chinês Sui Yangdi está registrado pela primeira vez o nome pelo 

qual o arquipélago japonês era chamado, Nihon. 

 

   Shōtoku Taishi, na imagem da antiga cédula de 10.000 Ienes 

https://www.britannica.com/biography/Shinran-Japanese-Buddhist-philosopher
https://www.hongwanji.or.jp/english/teaching/shinran.html


– 13 – 

 

(3) Saichō －最澄 (766 – 822) foi o monge budista japonês que fun-

dou uma das duas escolas budistas do período Heian, a escola Ten-

dai. Saicho viajou para a China durante a dinastia Tang, para re-

ceber treinamento nos ensinamentos da escola Tiantai. Depois de 

receber autorização como mestre nesta linhagem, Saicho voltou 

para o Japão para propagar seus ensinamentos. Fundou muitos 

templos e estabeleceu o centro de sua escola no Monte Hiei, pró-

ximo de Kyoto. Lá fundou o principal templo da escola Tendai, o 

Enryaku-ji. Depois de falecido, recebeu o título póstumo de Dengyō 

Daishi (伝教大師). 

 

(4) Shinran － 親鸞 (1173 - 1263) foi um reformador budista japo-

nês e fundador da seita japonesa Jōdo Shinshū ou Budismo de 

Terra Pura. Nasceu no final do período Heian, quando o poder po-

lítico passava da corte imperial para as mãos de clãs guerreiros 

(samurais). Contudo, foi durante esta época em que a velha ordem 

estava a desmoronar-se, que o Budismo Japonês – que vinha de-

caindo no formalismo durante vários séculos –, passou por uma 

intensa renovação, dando origem a novos caminhos para a ilumi-

nação e difundindo-se por todos os níveis da sociedade. Durante 

séculos, Jōdo Shinshū foi uma das maiores escolas de budismo no 

Japão. 

6.2. 廣池千九郎の言葉 
6.2. Frase de Chikuro Hiroike 

モラロジー（道徳科学）の創立者、法学博士 廣池千九郎は大正 11

年に、次のような言葉を残しています。 

大勢には、善きものと悪しきものとあり。 

大勢に逆行するもの、または順応するものは滅ぶ。 

順応しつつ真理を守もの残る。 

Em 1922, Chikuro Hiroike, fundador da moralogia, deixou re-

gistrado o seguinte: 

“No mundo (na sociedade, na vida, nas tendências da sociedade) há fatos bons 

e ruins; 

Aqueles que contrariam (se revoltam contra) o mundo, ou os que sim-

plesmente a eles se sujeitam (se adaptam), perecerão; 



– 14 – 

大勢の事のみ奔走するものは俗人なり。 

大勢の外に真理の事に心を注ぐものは偉人なり。 

大勢の渦中にありて自ら高しとするものは卑し。 

 

私たちは、時代の激しい変化の中で、「時代に乗り遅れまい、大勢

に順応していかなければ自分の生存を全う出来ない」とあくせくし

て生きています。ところが廣池千九郎は、ただ大勢に形だけ整えて

従っていけばよいかといえば、その大勢には善いものと悪いものが

ある。そういう大勢に反発し、逆行するものは必ず滅びる。だから

といって、逆にバスに乗り遅れまいと、無原則に大勢に従っていく

ものも、一時的には形が整っても永続性を持たない、と述べていま

す。 

私共は、時代の動向をしっかり把握し、冷静に洞察しながらそれに

対応して行かなければなりません。しかし、その前に、対応のよる

べき基準を確立しなければなりません。つまり真理に立って時代に

即応して行くことが必要です。世界には不易の世界と流行の世界、

変わる世界と変わらない世界があります。変わらざる真理をしっか

り踏まえて、変転する時代に先見性、創造性を持って対応して行か

なければなりません。 

では真理とは何か？それは最高道徳です。最高道徳的標準に立って

初めて、時代を拓き、歴史をつくることができ、個人の運命を開拓

することができるのだと思います。 

Aqueles que se adaptam ao (acompanham o) mundo e defendem a 

Verdade sobreviverão; 

Aqueles que apenas se adaptam ao (acompanham o) mundo são pe-

quenos, vulgares; 

Aqueles que, além de se adaptarem ao (acompanharem o) mundo, se 

dedicam também às coisas da Verdade, são grandes; 

Medíocres são aqueles que, dentro dos fatos do mundo atual, eles 

próprios se julgam grandes;” 

Numa sociedade altamente competitiva, em constante trans-

formação, estamos preocupados apenas em “não perder a 

corrida e não ser deixado para trás”. Para sobreviver, preci-

samos nos adaptar à sociedade atual. Entretanto, Hiroike diz 

que a simples adaptação ao mundo, cuidando apenas das 

aparências externas, não é suficiente. Precisamos saber dis-

tinguir (reconhecer) as coisas boas e as coisas não boas. 

Aqueles que apenas criticam, contrariam ou se revoltam con-

tra o mundo certamente serão arruinados. Mas não é por esse 

motivo que vamos nos adaptar e sujeitar-nos cegamente ao 

mundo, pensando em “não perder a corrida”, pois, mesmo 

que isso resulte em algo aparentemente razoável, será ape-

nas temporário e não duradouro. Precisamos desenvolver a 

percepção para o momento que estamos vivendo, obser-

vando-o friamente e procurar caminhos alternativos para su-

perar a situação. Antes disso, entretanto, é necessário esta-

belecer um referencial para as nossas ações, ou seja, deve-

mos agir prontamente baseado em uma Verdade. No mundo 

há o lado estável, imutável, e o lado instável, mutável com o 

tempo. Precisamos nos apoiar firmemente nas Verdades só-

lidas e imutáveis, e enfrentar o mundo instável, mutável com 

muita criatividade, imaginação e ampla visão. 



– 15 – 

そういう意味で私共は廣池博士の示された真理の道―人間実生活の

根本標準をしっかりと再確認し、確信をもってこれを実行し、時代

に対処して行くことが基本的態度として望まれます。 

維持員ハンドブック、初版、昭和６３年（P. 58~59） 

E o que vem a ser essa Verdade? É a Moral Suprema. A Moral 

Suprema abre as portas para uma nova era, constrói a histó-

ria e amplia as fronteiras para um outro destino na vida.  

É desejável portanto, reconfirmarmos os referenciais para os 

aspectos práticos da vida cotidiana indicados por Hiroike — o 

caminho da Verdade — , e enfrentarmos a situação atual pra-

ticando os ensinamentos, com convicção e fé. 

Manual do Associado Mantenedor (Iji-In), edição de 1988. 

 

 

- Fim – 


