
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 08, 22-Jan-2024 

 
 

  



– 2 – 

 

  

 
Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro Hiroike, 1ª edi-

ção em japonês, 1926 
Idem, edição em inglês, 1ª edição em 

2002 

Episódios de Chikuro Hiroike, Vol.2, 
Expressar sentimentos de benevo-

lência 

Artigos selecionados  de Chikuro Hiroike, 
Vol. 1, 2 e 3 

    
Antropologia do Sampou Yoshi Livro: 366 dias com as palavras da 

Nova Moral 
Estudos de  

Moralogia: Coletânea no  1 
Máximas da Moral Suprema (1984), ver-

são em português (2020) 

  



– 3 – 

1．新版『道徳科学の論文』第9 冊 1. Tratado da Ciência da Moral, vol. 9 (redação original de 1926) 

篤《あつ》く大恩を念《おも》いて大孝を申《の》ぶ【p.300】 

 最高道徳を実行せんとするに当たりて、その根本原理及び根本精神を

表現する主要条件の一は、その自己の諸伝統に対して報恩することにあ

るのでござります。伝統のことはすでに第一巻〈第十四章第九項〉に詳《つまび

らか》にしてあります。 

 すなわち神・君主・父母・祖先及び自己の精神開発もしくは救済にお

ける師の系統であります。われわれ人間はこの諸伝統の恩恵によって今

日あるを致しておるのであります。故に、その諸伝統に報恩するという

ことが最高道徳実現の第一条件であります。しこうして自己の物質生活

に関する恩人・学問もしくは技芸の師及び自己の職務上の長上の類は、

これを真の諸伝統に準じて尊敬せねばなりませぬ。 

 現代人の頭脳にはこの伝統及び準伝統の観念がありませぬから、その

精神の中に自己の行為を規定する標準なく、何事でも自己の思うとおり

に放縦なる言語をほしいままにし、且つ利己的なる行動をあえてして畏

《おそ》るるところがないのであります。されどかくのごときはあたか

も根を断ち切られたる草のごとき類にて、自己の落着する所も定まら

ず、自己に対していかなる事あるも自己を見捨てないという後進の系列

も出来ぬのであります。しこうしてかくのごとき自由放縦なる思想の人

の生涯は、ただ年の若き間もしくは身体強健なる間だけにおける一時的

享楽を満足さするだけで、いったん何事か起こるか、もしくは年老《お》

うれば淋《さび》しい生涯になりおわってしまうのであります〈第一巻第十四

章第九項及び第十一項参照〉。 

 

Fulfill one's duties to one's ortholinons, with a deep spirit of gratitude for their great 

favours bestowed. One of the main conditions representing the fundamental principles 

and fundamental spirit in the practice of supreme morality is to requite one's obligations 

to one's own ortholinons for their favours bestowed. Ortholinons are explained in Book 
One, Chapter Fourteen, IX. They are God, the sovereign head of state, one's parents, 

ancestors and the series of teachers of one's own spiritual enlightenment or salvation. We 

human beings have reached our present condition thanks to the favours bestowed on us by 

those ortholinons, and the first condition for the realization of supreme morality, therefore, 

consists in returning those favours to our ortholinons. Such people as benefactors in 

material life, teachers in learning or arts, or seniors in jobs shall also be respected in a 

Cumprir com o dever perante nossos Ortolinos, com senti-

mento de gratidão aos benefícios que desfrutamos [p.300]  

Uma das principais condições para você manifestar o seu estado de 

espírito fundamental na prática da moral suprema é a demonstração 
do sentimento de retribuição aos seus Ortolinos, pelos favores rece-

bidos. Os Ortolinos estão explicados no Livro I, Cap. XIV, IX.  

São eles: Deus; a série de soberanos de uma nação; os pais e os 

antepassados; e a série de mestres da sua iluminação ou salvação 
espiritual. Nós, seres humanos, chegamos à nossa condição atual 

graças aos legados e benefícios deixados por esses Ortolinos. Por 

isso, a primeira condição para manifestar o seu espírito da moral 
suprema, é a de retribuir aos benefícios proporcionados pelos Orto-

linos. As pessoas como os benfeitores da sua vida material, os mes-

tres da sua aprendizagem profissional ou nas artes, ou os veteranos 
do seu trabalho na empresa também devem ser respeitados em se-

quência aos seus verdadeiros Ortolinos.  

As pessoas de hoje mal compreendem a ideia de respeitar os Ortoli-

nos ou Coortolinos, e então, faltam-lhes critérios e juízos mentais 
para regular suas próprias condutas. Eles não aprendem a moderar 

a sua língua, falam livremente sobre tudo, e não tem receio nenhum 

em adotar atitudes egoístas. Porém, tais pessoas (as pessoas de 
hoje) são como plantas com suas raízes cortadas, sem lugar para se 

fixar, e por conseguinte, não terão a série de seguidores que não as 

abandonarão ou deixarão de apoiá-las, aconteça o que acontecer. A 

vida dessas pessoas autoindulgentes(1) proporciona a satisfação 
apenas temporária – enquanto são jovens e saudáveis –, mas 

quando acontece algo inesperado, adoecem ou envelhecem, a vida 

delas acaba na tristeza e isolamento (ver Livro I, Capítulo 14. IX e 

XI). 

(1)Autoindulgente = Pessoa que busca desculpar os próprios er-

ros ou de aceitar com facilidade os próprios defeitos; autocompla-

cência. Complacência, condescendência, tolerância e indulgência 

consigo próprio. Na versão original em japonês consta a palavra 自



– 4 – 
closer way just as our true ortholinons are. People of today scarcely understand the idea of 

respecting ortholinons or quasi-ortholinons, so they lack any mental criterion according to 

which they may regulate their own conduct. They do not learn to curb their language but 

speak freely about everything, nor do they fear to take any selfish measure. Such people, 

however, are like herbs with their roots cut away, with no place to settle and with no series 

of followers who, whatever may happen, will not forsake them or fail to stand by them. 

The lives of such self-indulgent people may be pleasant while they are young and strong, 

but, when they fall ill or become old, they will be desolate and unhappy. (See Book One, 

Chapter 14. IX and XI). 

 

由放縦 (Jiyuu Hou Juu) que literalmente significa “livre e indisciplinado, 

que faz o que quer sem qualquer disciplina, sem pensar nos outros”. 

1a. 最高道徳の格言 1a. Máximas da Moral Suprema (edição revisada em 1984) 

８ 篤く大恩を念いて大孝を申ぶ 

 この格言は、人間生存の根本が諸伝統に対する報恩にあることを述べ

たものです。 

 モラロジーでは、宇宙自然の法則に従って、人類の生存、発達、安

心、平和、幸福の実現のために貢献《こうけん》してきた、人類共通の恩人

の系列を伝統といいます。その源《みなもと》は宇宙根本の神にあります。 

 伝統には、家の伝統、国の伝統、精神伝統があります。家の伝統と

は、家庭生活の恩人である父母および祖先をさします。国の伝統とは、

国民生活の恩人の系列です。そして精神伝統とは、精神生活の恩人であ

って、聖人をはじめその教えをもって私たちの精神を開発し救済する最

高道徳実行者の系列です。 

 ここにいう「念《おも》う」とは、心に粘《ねば》りついて片時《かたとき》

も忘れることがない、ということです。したがって「大恩を念いて」と

は、諸伝統の恩恵、すなわち大恩によって私たちの今日があることを自

覚し、その恩をつねに忘れることなく、感謝するという意味です。また

「申《の》ぶ」とは、伸ばすということで、「大孝を申ぶ」とは、諸伝統

の大恩に報《むく》いていくとともに、その慈悲の心を受《う》け継《つ》

ぎ、それが社会により大きく広がり、発展していくように努めることで

す。 

08. Cumprir com o dever perante nossos Ortolinos, com sentimento de 
gratidão aos benefícios que desfrutamos 

Esta máxima explica que a base da existência humana está na retribuição aos 

Ortolinos. 

Na Moralogia, chamamos de Ortolinos, a série de benfeitores comuns à 

humanidade que contribuíram para a realização da felicidade, paz, tranquilidade 

e existência da humanidade, obedecendo às leis cósmicas da natureza. A origem 

(fonte) de tudo isso, a sua essência cósmica é Deus. 

Os Ortolinos são classificados em Ortolino familiar, Ortolino nacional e Ortolino 

espiritual. O Ortolino familiar indica os benfeitores da vida familiar, que são os 

pais e os ancestrais. O Ortolino nacional é a série de benfeitores da vida de uma 

nação. E o Ortolino espiritual é a série de benfeitores da nossa vida espiritual, ou 

seja, a série de praticantes da moral suprema, a começar pelos Grandes Mestres 

que através de seus ensinamentos desenvolveram e salvaram a nossa mente e o 

coração. 

O “sentimento de gratidão” deve estar permanentemente sintonizado com os 

Ortolinos, sem esquecê-los em nenhum momento. A “... gratidão aos enormes 

benefícios” significa a consciência contínua aos Ortolinos que proveem a nossa 

existência atual, sentirmos gratos por tudo e jamais esquecermos dos benefícios 

desfrutados. “Cumprir com o dever perante Ortolinos” significa retribuir às graças 

dos Ortolinos, dar continuidade ao seu espírito de benevolência, e dedicar-se para 

difundir à sociedade estes conceitos. 

Além desses três Ortolinos, recebemos ainda muitos outros benefícios e graças da 

vida em sociedade. São por exemplo os parentes, os veteranos do local de 



– 5 – 

 この三伝統の大恩のほかに、私たちは社会生活においてさまざまな恩

を受けています。たとえば親族、職場の先輩、取引先の人々、学問や教

育上の師、その他就職や結婚の世話をしてくださった恩人などがありま

す。これらの恩人、すなわち準伝統に対しても、三伝統に準じて尊重

し、謝恩を心がけていかなければなりません。さらに、その他日常の小

さな恩も忘れてはなりません。《中恩《ちゅうおん》は永《なが》く酬《むく》

い小恩《しょうおん》は忘《わす》れず》 

 このように伝統を尊重し報恩することが、最高道徳実行の根本条件で

す。ここに私たちが永遠の生命につながり、人類が無限の発展を約束さ

れる道があります。 

 伝統尊重の具体的な方法は次のとおりです。 

 家の伝統は、私たちの生命を生み育ててくれた生存の根源です。した

がって、親や祖先に対して心から感謝し、報恩することが大切です。た

とえば、どのような場合にも、親に安心と満足をしていただけるように

心がけることです。そのためには、与えられた自己の生命を大切にし、

信頼される品性の持ち主となり、社会的責任を果たすことのできる人間

になることです。日常生活においては、つねに親の心を思いやり、必要

なことは必ず報告し、相談することです。また、祖先の大恩を念《おも》

って、その霊を祭り慰《なぐさ》めることです。 

 国の伝統を尊重する方法は、つねに国家の運命を気づかい、国民とし

ての義務を全《まっと》うすることです。すなわち、国際平和を願い、自

国を愛し、法を守り、それぞれの立場から産業、教育、文化などの発展

に至誠をもって寄与していくのです。 

 精神伝統に対する報恩の方法は、まずその教えにつながり、自己の心

を立てかえることです。そして、その精神を祖述《そじゅつ》し、他人の幸

福を心から願って、人心の開発救済に尽力するのです。 

 さらに準伝統に対しても、その恩に感謝し、直接、間接に報いていく

ことが大切です。たとえば職場においては、創立者をはじめ先人先輩の

trabalho, os clientes, os mestres da nossa vida escolar e educacional e muitos 

outros benfeitores que nos deram a atenção por ocasião do casamento ou do 

emprego. Estes benfeitores, ou seja, os coortolinos, também devem ser respeitados 

– da mesma forma que os demais três Ortolinos –, dedicando-lhes gratidão. Além 

disso, não podemos esquecer também os pequenos benefícios e as graças do 

nosso dia a dia (Retribuir longamente às graças medianas; e às pequenas graças, 

não esquecê-las). 

São condicionantes básicas das práticas da moral suprema respeitar e retribuir aos 

Ortolinos. Aqui está o caminho que garante a conexão com a vida eterna e o 

compromisso com o desenvolvimento infinito da humanidade. 

Seguem-se os métodos para o respeito aos Ortolinos: 

O Ortolino familiar é a origem da nossa existência, criação e o desenvolvimento. 

Portanto, é muito importante retribuir e agradecer – de coração – aos nossos pais 

e ancestrais. Por exemplo, devemos sempre proporcionar tranquilidade e 

satisfação aos pais, em quaisquer condições. Para isso, devemos cuidar muito bem 

da nossa própria vida, e tornarmo-nos pessoas confiáveis, dotados de caráter e 

cumpridores dos deveres sociais. Na vida cotidiana devemos sempre considerar o 

sentimento dos pais e quando necessário, relatá-los e consultá-los. Devemos 

também celebrar cultos de ação de graças em memória dos nossos ancestrais, a 

quem muito devemos. 

Para respeitar o Ortolino nacional devemos cumprir com o nosso dever de 

cidadão, sempre voltado para a melhoria do destino da nação. Ou seja, desejar a 

paz internacional, amar o próprio país e respeitar as leis e, de acordo com a 

situação de cada um, contribuir – com sinceridade – para o desenvolvimento dos 

setores produtivos, da educação e da cultura. 

Para retribuirmos ao Ortolino espiritual devemos, antes de tudo, estar em sintonia 

com o ensinamento e decididos a reformular o nosso sentimento. E depois – à 

semelhança do sentimento dos Ortolinos – devemos nos esforçar para o 

desenvolvimento e salvação das pessoas desejando-lhes, de coração, a sua 

felicidade. 

Com relação aos Coortolinos, também é importante cultivar a gratidão aos 

benefícios recebidos e retribuir – direta ou indiretamente. No local de trabalho, por 

exemplo, devemos cultivar a gratidão aos esforços e sofrimentos do fundador e 

dos antecessores veteranos e prosseguir com os ideais deles empenhando-se no 

desenvolvimento da instituição. 



– 6 – 

苦労、努力に感謝し、その心を継承《けいしょう》して、いっそう団体の発

展に尽くすのです。 

 最高道徳では、三伝統と準伝統を深く尊敬するばかりでなく、具体的

に各伝統に安心していただけるような心づかいと行ないをし、さらに、

この世を去った伝統に対しても、毎年祭祀《さいし》を行ない、その霊を

慰めるのです。これこそ単に自分一人の受けた私恩《しおん》に報いるこ

ととは違い、天地の公道にもとづく真の伝統報恩です。 

                                                                最高道徳の格言 (p. 23-25) 

 

O foco, na moral suprema, não é só o sentimento de respeito aos três Ortolinos e 

Coortolinos, mas, sobretudo, uma ação mais concreta de proporcionar-lhes plena 

tranquilidade e de realizar também cultos anuais aos ortolinos falecidos, visando 

confortar suas almas. Isto sim seria diferente de uma mera retribuição aos 

benefícios individuais recebidos e, uma verdadeira retribuição aos Ortolinos, 

baseada na Lei do Universo.  

Do Kakuguen, págs. 23~25 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima  

1. 【常に思う工夫】 伝統の恩を常に忘れることなく「念う」ために、

何か取り組まれていることはありますか。 

2. 【具体的な報恩の方法】 P.26 に「具体的に各伝統に安心していただ

けるような心づかいと行ない」とあります。それぞれの伝統に具体的に

どのように報恩していますか。 

1. [Formas para manter em mente, continuamente] Há algo 
que você está fazendo para sempre se lembrar das bênçãos dos Or-

tolinos e não esquecê-las? 

2. [Métodos concretos de retribuição] Na página 26 consta que: 
“...sentimento de respeito (...), mas, sobretudo, uma ação mais con-

creta de proporcionar-lhes plena tranquilidade ...”. Como você tem 

feito a retribuição a cada um dos Ortolinos? 

 

2．モラロジー研究所出版部編『廣池千九郎エピソード 第2 集 慈

悲の心を伝える』 

2. Série Episódios de Chikuro Hiroike, vol. 2: Propagar (transmi-

tir, difundir) o sentimento de benevolência    

P.59「徳を残す努力をしなければ、心貧しい人が育ってしまう」 

昭和１０年に私の家の祖先祭を、廣池博士によって執り行っていただい

た時のことです。お祭りが終わった後、一同に対して左の格言について

のご説明がありました。 

「祖先・辛苦（しんく）して家を成し、後昆（こうこん＝しそん）これに安

やすんず 

善を積み徳を余し、子孫道を得る」(1) 

Pág. 59: Se você não se esforçar em deixar virtudes, vai aca-

bar desenvolvendo pessoas pobres de espírito. 

Aconteceu o seguinte – em 1935 – quando o Chikuro Hiroike condu-

ziu o culto aos antepassados, da minha família. Terminada a cerimô-

nia, Hiroike fez a seguinte explicação aos presentes, de uma das má-

ximas que constam na publicação dele sobre o significado do “altar 

(xintoista)”. 



– 7 – 

『祖先の祖という字はオヤと読み、先の親という意味になる。（中略）

祖先となり、子孫から崇敬されるような運命を開くには、形と精神の両

方の徳が必要になるが、家を成すだけでも容易ならぬ苦労がいる。この

家とは、大工さんが建てるハウスのことではない。（中略）世に名門と

いわれるほどの家系になると、よほどの徳がなければ続くものではな

い。いかに大きなお城のような家を建てても、いかに肥沃な美田をたく

さん残しても、いかに巨大な墓を作ったからと言っても、それだけでは

万世不朽の家運になるものでは無い。近ごろのサラリーマンの家庭に

は、神仏も祖先も祭っていない家が多くなったが、それでは心貧しい人

が育ってしまうのも道理である。善を積んで徳を残す努力をしなけれ

ば、決して立派な子孫は生まれてこない』まことに、心にしみるお話で

した。（松浦香、大いなる慈悲心, 1985） 

 

 

(1)廣池は、「祖先の本質」をこう示している。「祖先辛苦成家後昆安

焉積善餘徳子孫得道（神碑第二本文）」(55)。その意味するところは、

「一家を形造ってこれを後昆（子孫と云ふに同じ）に遺すには必ず多少

の辛苦を要するのでありますから、子孫たるものは能く此祖先辛苦の

大恩を體得せねばなりませぬ」、そして、「家や屋敷や地所や財産や

書物などを遺す父母若しくは祖先は世に澤山あれど善を積みて徳を子

孫に遺す父母若くは祖先は甚だ少ないのであります」(56)である。つ

まりこれは、今の自分は祖先の苦労の結果としてあり、自分が善を積

み、徳を遺すことで子孫も安心して生きることができるという認識を

指しているわけで、その意味からまさに縦の関係の本質を示すもので

あるといえる。(家系を継ぐ意義とその機能について、小山高正、モラロジー研

究 no 84, 2020, 161頁).  

 

（５５）
廣池千九郎「神壇説明書」『復刻版 廣池千九郎モラロジー選集３』299頁） 

（５６）
同、「神壇説明書」299頁 

“O seu status atual é o resultado de dificuldades superadas e de 

esforços e dedicações de seus antepassados. Se você acumular 

a prática do bem e deixar aos descendentes, virtudes, eles en-

contrarão o caminho”. (1) 

“Para transformar o destino de uma vida e tornar-se um antepassado 

respeitado e reverenciado pelos descendentes, são necessárias vir-

tudes, tanto na forma (no comportamento, na atitude) quanto no espírito, 

mas até mesmo para constituir e consolidar uma casa, uma família, 

é necessária muita dedicação e sacrifício. Aqui não está se falando 

de casa (física) construída por um pedreiro. (...) Na sociedade, 

quando uma linhagem familiar se torna prestigiada/poderosa, ela 

não consegue manter a continuidade se não dispor de grandes virtu-

des. Não importa quão enorme seja o patrimônio, construindo casas 

semelhante a um castelo, e mesmo que possuam enormes terras 

férteis que produzam a riqueza, ou que construa um grandioso tú-

mulo, isso por si só não é suficiente para melhorar o destino da vida 

e garantir uma família sólida e eternamente próspera. Hoje em dia, 

aumentou muito as famílias de assalariados que não mais reveren-

ciam nem fazem cultos a seus antepassados, e é lógico que dessa 

forma desenvolvam apenas pessoas pobres de espírito. Se você não 

se esforçar para acumular boas ações e deixar virtudes, não surgirão 

descendentes dignos”. Foram palavras de Chikuro Hiroike que real-

mente tocaram no meu coração. (Kaoru Matsuura, A grandiosa benevolência, 

1985) 

(1) Hiroike escreveu: “Consolidar a casa (uma família) e deixá-la para gera-

ções seguintes (descendentes) sempre requer dificuldades e sacrifícios, e 

então, os descendentes devem ser capazes de compreender e assimilar os 

grandes benefícios e legados de seus ancestrais”(55). Disse ainda que: “Há 

muitos pais e ancestrais que deixam para os descendentes mansões, pro-

priedades, grandes patrimônios, livros, etc., mas são muito poucos os que 

acumulam boas ações e deixam a virtude aos seus descendentes”(56). Em 

outras palavras, isso quer dizer que a sua situação atual é o resultado de 

sofrimento e dificuldades que os antepassados superaram e que, se você 

acumular boas ações e deixar a virtude como o seu legado, os descendentes 

também terão a paz interior. Aqui está a essência do nosso relacionamento 



– 8 – 

vertical. (Sobre a função e significado de herdar uma linhagem familiar, 

Takamasa Koyama, Moralogy Kenkyu no 84, 2020, pág. 161). 

(55), (56) = “Uma explicação sobre o oratório (xintoísta)”,  Artigos selecionados  de 

Chikuro Hiroike, Vol. 3, pág. 199. 

 

3. モラロジー研究所出版部編『ニューモラル 心を育てる言葉366 

日』 

3. Livro: 366 dias com as palavras da Nova Moral  

 

P.385「心の中の『大切な人』」 人の視線がない場所で、知らず知らず

のうちに姿勢が悪くなっていることはありませんか。私たちの生き方や

心の状態にも、背筋がピンと伸びている時と、そうでない時があるよう

です。それは「人のいない場所でだけ」と思っていても、いつしか普段

の行動や表情、心遣いにもあらわれてくるものかもしれません。  

誘惑に負けそうな時は、自分が親祖先や周囲の人々、そして社会など、

多くの恩恵の中で生かされているという事実に思いを馳せてみましょ

う。心のうちに家族や恩人などの「大切に思う人」を持った時、自分自

身の心の姿勢は自然と正されてくるのではないでしょうか。それは、よ

りよい人生を歩むための原動力になるはずです。  

まもなくお正月を迎えます。新しい一年は、心の中に「自分の大切な

人」を抱いて過ごしてみませんか。 

Pág. 385: “Uma pessoa importante”, no interior de seu coração Já 

reparou que num local onde ninguém está nos olhando, nós podemos – sem 
querer – nos desleixar e piorar a nossa postura? Nas nossas formas de viver 
o dia a dia e no nosso estado de espírito, parece que há também momentos 
em que aparentamos estar atentos, sérios, e outros em que não estamos. 
Mesmo que você ache que isso é “só quando não há outras pessoas por 

perto”, pode ser que – inesperadamente – isso apareça em suas atitudes 
cotidianas ou nas expressões faciais. 

Quando é forte a tentação, tente pensar no fato de que você só existe e 
permanece em vida por causa de muitas bênçãos de benfeitores como os 
seus pais, ancestrais, pessoas do seu entorno e da sociedade. Quando você 
tem em seu coração as “pessoas que você acha importantes”, tais como 
os membros de sua família ou os seus benfeitores, a sua própria atitude 
mental vai se corrigir naturalmente. Será, com certeza, a sua força motriz 
para caminhar rumo a uma vida cada vez melhor. 

Em breve chegará o Ano Novo. Que tal passar o ano novo trazendo em seu 
coração as “suas pessoas importantes”? 

4．廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 4. Livro: Antropologia do Sampou Yoshi 

P.42「家、国、人類の恩人に感謝する」私たちは人類の長い歴史の中の

ある時期に生まれ、やがて世を去っていきます。 

私たちがこの社会の中で文化的な生活を営み、意義ある人生を送れるの

は、先祖や、国家や、人類全体が何万年もかけて築き上げてきたものが

あるからです。私たちは、この事実を心に刻み、感謝し、その恩に報

い、自分が受け継いだものをより発展させて次代に継承していく義務を

負っています。 

Pág. 42: Gratidão aos benfeitores da família, do país e da humani-
dade. Nascemos num determinado momento da longa história da humani-
dade e um dia deixaremos este mundo. 

Na atual sociedade estamos desfrutando uma vida culturalmente rica e sig-

nificativa graças à enorme dedicação e os legados que foram construídos 
pelos nossos antepassados, e os benfeitores das nações e da humanidade, 
ao longo de dezenas de milhares de anos. Temos que fixar bem em mente 
esta realidade, sermos gratos aos antecessores, e retribuir aos seus 



– 9 – 

ここでは、人類の生存や発達、安心、平和、幸福のために貢献してきた

「人類共通の恩人の系列」であると考えてください。 

「恩人」の中には歴史上の偉人も、また私たち自身の先祖も含まれてい

ますが、大きく三つに分けて考えます。 

一つは、人間生活の最小単位である「家庭」を基盤として、私たちの生

命を生み育んできた親祖先の存在。次に、社会の安定と秩序を保ち、私

たちの生活を根底から支えている「国」の存在。そして、思想や哲学、

道徳や宗教などを発展させ、精神生活の向上に貢献した「諸聖人の系

統」です。 

そうした恩に報いるため、親に対しては安心し満足してもらうように努

めましょう。それぞれの立場で国家・社会を支え、国民の義務を果たし

ましょう。人の幸せを願い、日々、よりよい生き方を目指していきまし

ょう。 

もちろん、直接的にお世話になった人への感謝・報恩も忘れてはいけま

せん。 

legados. Temos que cumprir também com o dever de desenvolver mais 
ainda o que herdamos e repassá-los à próxima geração. 

Pensem então numa “série, uma linhagem de benfeitores comuns da 

humanidade” que contribuíram para a sobrevivência, o desenvolvimento, 
a segurança, a paz e a felicidade da humanidade. 

Dentre esses “benfeitores” incluem-se os grandes nomes da nossa história 
e também os nossos antepassados, podendo-se classificá-los em três cate-

gorias. 

A primeira é a que tem como base a “linhagem da família”, que é a menor 
unidade social de vida humana, representada pela existência dos nossos 
pais e antepassados, que nos alimentaram e criaram. Em seguida, temos a 
existência de uma “nação” que mantém a estabilidade e a ordem social e 

provê, na base, a nossa vida. E depois, temos a “linhagem dos grandes 
mestres da humanidade” que contribuíram para o melhoramento da 
nossa vida espiritual, por meio do desenvolvimento do pensamento, da fi-
losofia, da moralidade e da religião. 

Para retribuir a esses benfeitores procure – em primeiro lugar – proporcio-
nar a seus pais a plena tranquilidade e satisfação. Em seguida, cada um 
deve – de acordo com a sua situação – contribuir para apoiar a nação e a 
sociedade e cumprir com seus deveres como cidadãos. E deve-se também, 
desejar a felicidade das outras pessoas dedicando-se – todos os dias – na 

construção de uma vida cada vez melhor. 

Não podemos também, esquecer de expressar a nossa gratidão e retribuir 
às pessoas que nos ajudaram mais diretamente. 

 

5．モラロジー研究所出版部編『モラロジー生涯学習資料 no 1』 5. Estudos de Moralogia – Coletâneas no 1  

旧道徳には伝統（Ortholinon）、すなわち国の親、家の親、心の立て直しを

させた親〈精神伝統〉、物質生活の親というものがないので、あるはあ

っても、その原理がやはり利己的本能から出ておるから、真に人間の安

心、平和、幸福に役立たず。博愛といえばすべて君主をも、親をも、自

分を開発せる大恩人をも、長官、社長、店主、工場主の類をも、路傍の

人々をも、同一に愛するので、まったく本末軽重もなく秩序も統制もな

いのです。 

A moralidade tradicional não contempla o conceito de Ortolino (ou seja, 

o conceito do pai de uma nação, do pai de uma família, do pai que nos ajudou a 
orientar o sentimento, a mente (ortolino espiritual), e dos pais da nossa vida mate-

rial), à exceção de alguns poucos casos, mas como os princípios que 

norteiam esses casos ainda estão baseados no instinto egoísta, acabam 
sendo inúteis para a verdadeira tranquilidade, paz e a felicidade huma-
nas. A filantropia, por exemplo, significa amar de “forma igual” todas as 
pessoas – sem critério nem distinção nem ordem –, desde os nossos 
governantes, seus pais, seus benfeitores, chefes, diretores, lojistas, do-

nos de fábricas e até mesmo as pessoas à beira da estrada.  



– 10 – 

それゆえに例えば事業上のことでも、一身上のことでも、これを相談す

るに精神伝統や、その他の伝統に信頼せずに、自分の気の向いた人間に

相談して、利己的本位に物事を決めますから、その結果は不合理や不道

徳に陥って、結局、退化に終わってしまうのであります。かかることも

また破壊的道徳にて、伝統中心の最高道徳とはその実行の結果が雲泥の

差であります。（廣池千九郎研究資料『人間の真に安心ならびに幸福を得る方法』

P.30） 

Por isso, ao se aconselhar com alguém, por exemplo, sobre assuntos 
pessoais ou negócios, em vez de confiar no ortolino espiritual ou outros 

ortolinos, acaba se aconselhando com pessoas com quem você mais se 
identifica, ou que se sente mais confortável e termina por fazer coisas 
baseadas no seu próprio interesse egoísta. O resultado é a irracionali-
dade ou imoralidade que no final termina em involução (decadência, retro-

cesso). É também uma moralidade demolidora (destrutiva, solapadora), e 
os resultados da sua prática serão completamente diferentes da morali-

dade suprema, que tem como foco principal o ortolino. (Material de pes-
quisa de Chikuro Hiroike “Como realmente obter paz de espírito e felicidade para os 
humanos” P.30) 

  

 
 

 

 

 

- Fim – 


