
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 07, 04-Dez-2023 

 

 
  



– 2 – 

  

 

Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro Hiroike, 1ª edi-
ção em japonês, 1926 

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 2002 Revista Dokeijuku no 88 (2014) 

  

 
Citações de Chikuro Hiroike A vontade (ideal, sonho) de Chikuro Hiroike Máximas da Moral Suprema, versão em português 

   

  



– 3 – 

１．この格言の出典は? 1. A redação original de Chikuro Hiroike (entre 1926 e 1938)   

備考・「最高道徳の格言」には65の格言があります。「道徳科学の論文」

第9 冊から６３の格言が引用され、他の文献（１９２６年から１９３８年の

もの）から引用されたのが「２-自我を没却して神意に同化す」と「７-伝統

を祖述して義務を先行す」です。 

Nota: Esta Máxima não consta no Tratado da Ciência da Moral de 1926 

(que contém 140 Máximas – em japonês, denominadas de 格言・Kakuguen 

– no capítulo de Uma Sinopse da Moral Suprema. Destas, 63 foram utiliza-
das no livro “Máximas da Moral Suprema”, acrescidas de mais 2 de outras 
fontes, que são: no 2 - Renunciar ao egoísmo e assimilar a vontade 

divina; e no 7 - Assimilar as doutrinas dos ortolinos e cumprir com a 
precedência do dever. 

1a. 最高道徳の格言 1a. Máximas da Moral Suprema (edição revisada em 1984) 

伝統を祖述して義務を先行す 

 この格言は、義務先行の基本的精神を述べたものです。 

 ここにいう「伝統」とは、神および聖人の精神を受《う》け継《つ》い

で、私たちの生命を生み育て、社会生活の基盤を与え、心づかいと行な

いの標準を示してくれた恩人の系列のことです。「祖述」とは、単に先

人の学説や実行に固執《こしつ》し盲従《もうじゅう》することではなく、そ

の心を継承《けいしょう》して、さらに発展させるという意味です。したが

って「伝統を祖述する」とは、伝統から受けた恩恵を自覚し、伝統の心

を心として、それを現代に生かしていくといくことです。 

 次に「義務」とは、私たちに課せられている道徳的な義務をさしま

す。私たち人間は、宇宙の生命現象の一つとしてこの世に生《せい》を享

《う》けているのですから、自然の法則、すなわち神の意思に従わなけれ

ば人生を真に全《まっと》うすることはできません。そこで、生存の根源

である神に感謝するとともに、万物を生み育てる神のはたらきを助ける

という道徳的義務に目覚める必要があります。この義務をすすんで行な

うことが｢義務を先行す｣ということです。 

 義務を先行するに当たっては、諸聖人をはじめもろもろの恩人から受

けた恩恵を自覚し、感謝して、神および伝統の意思を祖述することが基

本となります。このような精神で義務を先行すれば、私たちは永遠の生

命につながり、品性を向上させて、運命を開くことができるのです。 

Assimilar as doutrinas dos ortolinos e cumprir com a precedência 
do dever 
Esta máxima refere-se ao estado de espírito básico necessário no cumprimento da 

precedência do dever. 

Ortolinos aqui mencionados referem-se à série de benfeitores que sucederam ao 

espírito de Deus e dos Grandes Mestres, proporcionaram o nosso crescimento, a 

formação, o desenvolvimento e as bases para a nossa vida em sociedade, bem 

como, as referências para a nossa atividade mental e ação. Assimilar as 
doutrinas não significa simplesmente submeter-se cegamente às doutrinas e 

práticas dos antecessores; significa suceder ao estado de espírito e ao sentimento 

dos antecessores, desenvolvendo-os ainda mais. Assimilar as doutrinas, 
portanto, significa conscientizar-se dos benefícios recebidos dos ortolinos e 

valorizá-los na atualidade  – imbuídos desse mesmo sentimento dos ortolinos. 

Em seguida, o dever aqui está se referindo aos deveres morais que nos são 

atribuídos. Como um dos fenômenos da manifestação vital do universo, nós – 

seres humanos –, fomos agraciados com a vida e se não obedecermos à Lei da 

Natureza, isto é, à Vontade Divina, não podemos completar a nossa vida de forma 

plena e verdadeira. É necessário, portanto, despertar para a gratidão a Deus – 

princípio da nossa vida – e para o dever moral de auxiliar a Sua obra – de criar e 

desenvolver a tudo e a todos. Precedência do dever significa o cumprimento 

primeiro desse dever, espontaneamente. 

No cumprimento da precedência do dever, o fundamental é conscientizar-se dos 

benefícios recebidos dos Grandes Mestres e dos demais benfeitores, cultivar a 

gratidão e assimilar a Vontade Divina e a dos ortolinos. Se cumprirmos a 

precedência do dever com esse estado de espírito, estaremos sempre conectados 



– 4 – 

 この道徳的義務は、（一）神に対する義務、（二）歴史に対する義

務、（三）社会に対する義務、（四）自己に対する義務、に分けて考え

ることができます。 

 聖人の教えによれば、私たちの生命、財産および自由はすべて神の所

有です。このことを自覚して、神の恩恵に感謝し、万物を生み育てる神

の慈悲心を実現していくことが、神に対する義務です。また、私たち

は、神の意思に反して利己心にとらわれ、知らず知らずのうちに道徳的

な過失をおかしています。そこで、みずからこの過失を償《つぐな》って

いくことも、神に対する義務です。 

 今日、私たちが享受《きょうじゅ》している文化は、無数の先人の苦労、

努力の結果、徐々に蓄積され、進歩し発展してきたものです。したがっ

て、私たちには先人に対して道徳的負債があるといえます。そこで先人

の苦労に深く感謝し、この苦労と努力のたまものである歴史的遺産と文

化を継承し、責任をもっていっそう豊かに発展させ、子孫に伝えていく

ことが必要です。これが歴史に対する義務です。 

 社会生活は、他の人々との連帯と協力によって成り立っています。し

たがって、一人ひとりの人権を尊重し、他の人々の幸福の増進をはか

り、社会奉仕活動にすすんで参加し、国家や社会の道徳的水準を高める

とともに、国際平和の実現のために積極的に貢献《こうけん》していくこと

が大切です。これが社会に対する義務です。 

 さらに、私たちの人生は一度かぎりのものです。この人生のかけがえ

のなさを考えるとき、私たちは、最大の努力を払って品性の向上に努

め、自己の職務に励《はげ》み、人生を全うしていかなければなりませ

ん。これが自己に対する義務です。このように自己を完成することが、

神および伝統の意思に副《そ》うことになるのです。 

 要するに、私たちにとって大切な義務は、もろもろの恩人の苦労に感

謝し、その心を現代に生かしていくことです。とくに、精神伝統の人心

開発救済に対するたゆむことのない努力に報《むく》いるために、私たち

自身、人心の開発と救済に尽力しなければなりません。そうすることに

よって自己の品性が向上し、みずからの人生を全うすることができるの

à eterna corrente da vida e elevando o nosso caráter, abrindo também as portas 

para um bom destino na vida. 

Esse dever moral pode ser classificado em: (1) dever perante Deus; (2) dever 

perante a história; (3) dever perante a sociedade; e (4) dever em relação a si 

mesmo. 

Conforme o ensinamento dos Grandes Mestres, a nossa vida, assim como o 

patrimônio e a liberdade são todos eles propriedade de Deus. O dever perante 

Deus significa a consciência de tudo isso, a gratidão às Suas bênçãos e a 

concretização do Seu espírito de benevolência – o de criar e desenvolver tudo e a 

todos. No entanto, apegados ao egoísmo e contrariando a Vontade Divina, 

despercebidamente estamos praticando faltas e infrações de natureza moral. 

Tomar a iniciativa em reparar esses erros, espontaneamente, é também o nosso 

dever perante Deus. 

A cultura que atualmente desfrutamos é fruto da evolução e desenvolvimento 

decorrentes de sucessivos esforços e lutas de inúmeros antecessores. Por isso, 

podemos afirmar que do ponto de vista moral temos dívidas perante os nossos 

antecessores. É por isso que se torna necessário despertar para uma profunda 

gratidão aos esforços dos antecessores, valorizar o patrimônio histórico e dar 

continuidade à cultura – frutos de muitos esforços e lutas – enriquecendo-os ainda 

mais, com responsabilidade, e transmiti-los aos descendentes. Este é o significado 

do dever perante a história. 

A vida em sociedade baseia-se na solidariedade e na cooperação com muitas 

outras pessoas. Por isso, é muito importante respeitar os direitos humanos de cada 

um, dedicar-se para a felicidade das pessoas, tomar iniciativas em atividades de 

voluntariado e elevar, com isso, o padrão de moralidade da sociedade e do país 

e também, contribuir ativamente na realização da paz mundial. A isso 

denominamos de dever perante a sociedade. 

Além disso, a nossa vida é única. Quando pensamos nessa vida insubstituível, 

devemos nos esforçar ao máximo em elevar o nosso caráter, dedicarmo-nos com 

afinco no cumprimento de nossos deveres, funções e encargos e dessa forma 

completar plenamente a nossa vida alcançando a autorrealização. Este é o 

significado de dever em relação a si mesmo. Assim sendo, completar a nossa 

vida buscando a autorrealização significa a sintonia com a Vontade Divina, ou 

seja, com a vontade dos Ortolinos. 

Para nós, em suma, o dever importante é o sentimento de gratidão aos esforços 

dos inúmeros benfeitores e a manifestação desse sentimento na atualidade. Em 



– 5 – 

です。また、義務先行の精神が人々の心にみなぎり、義務先行の度合い

が社会秩序の原理となってはたらく社会こそ、真に人間尊重の平和な社

会といえましょう。                                   最高道徳の格言 (p. 20-22) 

especial, devemos nos dedicar ao desenvolvimento e salvação da mente humana 

visando retribuir ao empenho incansável do ortolino espiritual na sua missão de 

salvação das pessoas. Com isso podemos elevar o nosso próprio caráter e 

completarmos a vida de forma plena, alcançando a autorrealização. Quando o 

espírito de cumprir primeiro com o dever atingir o coração de muitas pessoas e a 

ordem social tiver como princípio a precedência do dever podemos afirmar que 

essa sociedade é de paz e de verdadeiro espírito de respeito humano.  

Do Kakuguen, págs. 20~22  

 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima  

1. 【与えられた恩恵】 義務先行の最初の段階は「恩恵を自覚」することと

あります。あなたに与えられた恩恵とはどのようなものでしょうか。 

2. 【いかに現代に展開するか】 P. 22 に「恩人の苦労に感謝し、その心

を現代に生かしていくこと」とあります。伝統の心を現代に展開し生かすに

は、どのようなことができるか（求められているか）具体的に話しあってみま

しょう。 

1. [Benefícios que nos foram concedidos...] O texto da Máxima 
diz que o primeiro passo no cumprimento da precedência do dever é 

“conscientizar-se dos benefícios recebidos”. Que tipo de benefícios 

você está desfrutando? 

2. [Manifestação desse sentimento na atualidade...] Na página 

22 se diz que: “Devemos ser gratos aos esforços dos inúmeros ben-

feitores e manifestar esse sentimento na atualidade”. Vamos discutir 

concretamente o que se pode fazer (ou o que está sendo deman-
dado) neste mundo moderno, para desenvolver e utilizar o senti-

mento do Ortolino. 

1c. 新版『道徳科学の論文』第8 冊 Pág. 139 第14 章 第6 項 第4 節

「義務先行説」～ Pág. 169 第9 節 
1c. Tratado da Ciência da Moral, Vol. 8 em japonês 

義務先行説の原理より最高道徳の原理発生を考察す (31 ページあり) 

 

以上説明するところの原理よりして、人間の一切の権利は義務遂行《すいこ

う》の精神作用及び義務的行動より生ずるものであって、権利は義務の結果

であることが明らかになりました。これ「義務先行説」の起こるに至った原

因であります。（Pág. 139） 

It becomes clear from what has been explained in the preceding pages that all rights 

of man originate in his mental activity and conduct towards fulfilling his duty, and 

that rights are gained in the sequence of the fulfilment of duty. This is the reason why 

the theory of the precedence of duty over rights has emerged. 

Pág. 139 a 169: Sobre as origens dos princípios da moral su-

prema a partir da teoria da precedência do dever sobre os 

direito.  

Texto é extenso, com 31 páginas. Não foi traduzido, porém, os 2 tre-
chos a seguir merecem destaque: 

▪ Torna-se claro, a partir do que foi explicado nas páginas anteriores, que todos os 

direitos do homem têm origem na sua atividade mental e na sua conduta, no cum-
primento do seu dever, e que os direitos são adquiridos na sequência ao cumpri-

mento do dever. Esta é a razão pela qual surgiu a teoria da precedência do dever 

sobre os direitos. (Pág. 139) 

▪ Em terceiro lugar, de acordo com a teoria da precedência do dever, o exercício 

cumulativo de cumprimento do dever torna-se direitos, e a acumulação desses 



– 6 – 

 

第三には、義務先行説の原理によれば、義務実行の累積が権利となり、権利

を累積して行使せずに潜在的に保有するときには、いわゆる積善の家(1)とな

るのであります。(Pág. 169). 
Thirdly, according to the principle of the precedence of duty, the accumulation of the 

practice of duty constitutes rights, and the accumulation of the rights, when kept as po-

tentialities without being exercised, will build up the so-called family of accumulated 

virtue. 

direitos, quando “mantidos em reserva”, sem serem exercidos (quando mantidos sem 

utilizá-los), constituirá o que se denomina de “casa (família) onde se praticou o bem
(1)

 

(acumulou virtudes)” (Pág. 169). 

(1)
積善の家には必ず余慶あり。積不善の家には必ず余殃あり = Na casa onde se prati-

cou o bem haverá sempre farta alegria. Na casa onde não se praticou o bem haverá 

infortúnios (frase do I Ching - Livro das Mutações, da antiga China). Ver material 

transcrito do estudo da Máxima 14, de 06-jun-2022, no Complemento 4.1) 

2. 改訂『廣池千九郎語録』 2. Citações de Chikuro Hiroike 

P. 156 義務先行といい、最高道徳というのは、今私が実行したのがそうな

のであります。私は皆様にご馳走をして、喜んでもらおうと思い、肉を買い

料理も五回も六回も炊事場に来て味を見て、おいしいようにと骨折ったので

す。そして、これを差し上げて、最後に皆様が幸福になる話をしてあげたの

です。最高道徳とはこのように人の幸せになるために、二重にも三重にも犠

牲を払うことです。皆様が人様を開発するのにも、このような至誠努力を払

っていただきたい。 

白木茂安、森 善市、『ひとすじの道』、115ページ。 

 

 

P. 174 わしの苦労を知って感激し、それがたとい一時的な感情であっても

よいから、伝統報恩、人心救済、義務弁償の心になることが大切だ。だんだ

ん累積していくうちに、本物になる。決して一足飛びになるのではない。                       

井出 大『社教』第66号、97ぺージ。 

 

Pág. 156: O cumprimento da precedência do dever e a moralidade 

suprema, é o que vim fazendo até agora. Eu queria oferecer uma 

refeição a todos e deixá-los satisfeitos, então eu fui comprar a carne 

e fui cinco ou seis vezes à cozinha para provar o tempero, e ter cer-
teza de que estava deliciosa. Depois, ofereci a refeição e no final fiz 

a palestra para orientá-los no caminho da felicidade. A moralidade 

suprema é fazer sacrifícios duplos ou triplos para tornar as outras 
pessoas felizes. Espero que os senhores também tenham esse tipo 

de esforço e dedicação sincera para desenvolver as demais pessoas.  

Shigueyasu Shiraki, Zen Ichi Mori, Livro “Hitosuji no Michi”, página 115 

 

Pág. 174: É importante conhecer a minha luta e o sofrimento, sen-

sibilizar-se e despertar para: (i) o espírito de gratidão ao Ortolino; 
(ii) a salvação das pessoas e; (iii) a reparação das faltas (pagamento 

do passivo moral), mesmo que seja apenas temporariamente. À me-

dida que essas práticas se acumulam, tornam-se gradativamente 

verdadeiras. Nunca se consegue dar um salto e pular as etapas. 

Hiroshi Ide, Revista “Shakyo” no 66, página 97 

3．井出元『廣池千九郎の遺志』モラロジー研究所刊 3. Livro: A vontade (ideal, sonho) de Chikuro Hiroike, Ide Hajime 

Pág. 268:「祖述」(1)とは、きわめて前向きな生き方を示す言葉です。

「祖」とは先人の遺志を受け継ぐことであり、「述」とはその遺志を時

Pág. 268: Sojutsu(1) é uma palavra que indica um modo de vida 

extremamente positivo. O ideograma 祖 - So significa herdar/suceder 

a vontade (ideal, sonho) do antecessor, e 述  - jutsu significa 



– 7 – 

代や立場に沿って形を変えて展開することです。時代に沿って形を変

え、進化させることによって、先人の遺志に溌剌とした生命が付与さ

れ、生き生きと現代に生かされていきます。 

(1)
祖述＝師や先人の説を受けつぎ、それにもとづいて学問を進め、述べ

ること。先人の説を受け継いで述べること。また、前に発表された説を

もとにして、補い述べること 

 

Pág. 300: 廣池が師と仰ぐ人たちの専門とする領域は異なりますが、共

に先人の業績を尊び、それをみずから実践し、さらに教育・政治など、

それぞれの立場において時代に相応した教えを展開しています。つま

り、これらの人々に一貫するのは、その生き方が先人の遺志を受け継

ぎ、みずからの修養に励み、日本人として未来を切り開くことに生涯を

かけた点にあります。廣池は、これらの先人に一貫する「祖述」という

生き方に敬意を抱き、みずからの師として位置づけました。そして、そ

うした先人たちの精神をみずから修め、その生き方を「祖述」して『道

徳科学の論文』を著し、モラロジーに基づく人類の平和への道を提唱し

たのです。 

 

desenvolver/evoluir essa vontade mudando o seu formato de acordo 

com a época e as circunstâncias. Ao mudar o formato e mostrando a 

sua evolução com o tempo, a vontade e o desejo do nosso antecessor 

são atualizados, adquirindo nova vibração, e ganham a vida nos dias 

de hoje.  

(1)
祖述 – Sojutsu = Literalmente, segundo dicionários, o seu significado 

seria “herdar e suceder a teoria de seus professores e antecessores, 
avançar nos seus estudos com base nela e expressar suas opiniões”. 
Ou, “herdar, suceder e afirmar as teorias de seus antecessores. Além 
disso, com base na teoria anterior, incluir melhoramentos e comple-
mentos”. Foi traduzido nas “Máximas...” como “Assimilar as doutri-

nas”. 

Pág. 300: A área de atuação e especialização dos mestres de Hiroike 

era muito diversificada, mas todos eles respeitavam e admiravam a 
obra de seus antecessores, praticaram seus ensinamentos, e contri-

buíram para o desenvolvimento nos campos de educação e política, 

adequando-os à sua época. Em outras palavras, o que esses mestres 
tinham em comum era que herdaram e sucederam a vontade (o de-

sejo, ideal) de seus antecessores, trabalharam arduamente para o 

seu próprio crescimento e dedicaram suas vidas na construção do 
futuro do povo japonês. Hiroike respeitou e admirou o modo de vida 

desses mestres ancestrais (“祖述 – Sojutsu”), e os considerou seus pró-

prios mestres. Hiroike assimilou o espírito de seus antecessores e 

escreveu seu “Tratado de Ciência da Moral” baseado no modo de vida 

dos mestres, propondo um caminho para a paz da humanidade ba-

seado na moralogia. 

4. 補足資料・(格言１４の補足資料参照) 4. Complementos (Já apresentado no estudo da Máxima 14, 06-jun-

2022) 

4.1. 積善の家に余慶あり 

中国の古典『易経』には、次のような言葉があります。 

「積善の家には必ず余慶あり、積不善の家には必ず余殃有り」 

4.1. Sobre a frase: “Na casa que acumula boas ações...” 

No clássico chinês I Ching(1) há a seguinte frase:  

“Na casa onde se praticou o bem haverá sempre farta alegria. 

Na casa onde não se praticou o bem haverá infortúnios” (2) 



– 8 – 

善行を積み重ねてきた人の家には、必ず思いもかけない幸せが舞

い込んでくるものである、という意味です。どんなに小さな心づ

かいや行いであっても、その累積の結果は必ず表れるものであ

り、またその恩恵は、その人の子孫にも及ぶといわれています。 

もちろん「余慶」を期待して善行に努めるのではありません。し

かし、直ちに報われなくても、「お天道様は必ず見てくださって

いる」という強い信念を持つことが大切です。その信念があれ

ば、私たちは「安心立命」の境地に至ることができます。天を信

じることで、心を安らかな状態に保ちながら、小事に動じること

なく生きていけるのです。 

 

 

 

https://home.hiroshima-u.a.C..jp/mutata/Sekizen.htm#:~:text=「善行を積み

重ねた家では、その福慶の,殃）（注２）。 

Fonte: Homepage de Muta Taizo (https://home.hiroshima-
u.a.C..jp/mutata/), físico da Universidade de Hiroshima 

 子供の頃、両親から「よい行いをしておれば、そのうちきっといい

ことがあるよ。」と言われたことを思い出します。でも「僕はいつも

よい行いをするように心がけているんだけど、あまりいいこともない

なあ。神様はどこを見てるんだろう｣とぼやいていました。今にして

思えば、子供の頃の私のこの認識は微妙に間違っていたのだなと感じ

ています。なぜそう思うのかをこれから述べましょう。 

A frase quer dizer que felicidade inesperada certamente chegará à 

casa de uma pessoa que acumulou boas ações. Não importa quão 
pequenos sejam os pensamentos e ações, o resultado cumulativo 

disso certamente virá, e os benefícios se estenderão aos seus des-

cendentes. 

É claro que nós não podemos agir premeditadamente, praticando as 
boas ações na expectativa de colher os bons frutos mais adiante. No 

entanto, mesmo que você não veja os resultados imediatamente, é 

muito importante a sua convicção no: “O Senhor (Céu, Sol, Natureza, 
Deus, Pai) estará sempre me observando”. Com essa fé (convicção, 

confiança), podemos atingir o estágio de plena tranquilidade e paz 

espiritual (estabilidade mental). Ao confiar no Céu, você conquistará 
a serenidade e estabilidade mental para poder viver sem se perturbar 

com fatos/coisas pequenas. 

(1) I Ching (Livro das Mutações). I Ching apareceu na China há aproxi-
madamente 3.000 anos, mas teve sua origem em formas oraculares ainda 

mais antigas, de uma época conhecida como “era mítica do Imperador Fu 
Hsi” (~ 4.000 anos a.C.), herói lendário considerado o fundador da civiliza-
ção chinesa. Na literatura chinesa, quatro sábios são citados como autores 
do Livro das Mutações: Fu Hsi, Rei Wen, o Duque de Chou e Confúcio. O I 

Ching ou Livro das Mutações é um texto clássico chinês composto por várias 
camadas, sobrepostas ao longo do tempo. É um dos mais antigos e um dos 
únicos textos chineses que chegaram até nossos dias. “Ching”, significando 
clássico, foi o nome dado por Confúcio à sua edição dos antigos livros de 
conhecimento. Antes era chamado apenas “I”. Os textos e comentários do 

I Ching foram trazidos ao ocidente por James Legge, em seu livro The Sa-
cred Book of the East, XVI: The I King, editado em 1882. 

(2) Traduções alternativas existentes: - Na casa onde se pratica o bem 

haverá alegria entre seus descendentes; na casa onde não se pratica o bem 
haverá infortúnios até os seus descendentes; As boas ações de uma pessoa 

resultarão em retribuições até os seus descendentes; as ações não boas de 
uma pessoa terão eco até os seus descendentes; Uma casa que acumulou 
boas ações certamente trará felicidade aos seus descendentes.....; - Na 
casa onde se pratica o bem haverá sempre farta alegria..... 

 

Quando era criança lembro que meus pais diziam: “Se você fizer coi-

sas boas, com certeza um dia terá coisas boas”. Mas eu pensava: 
“Eu sempre tento ser bom e praticar boas ações, mas não acontece 

https://home.hiroshima-u.ac.jp/mutata/Sekizen.htm#:~:text=「善行を積み重ねた家では、その福慶の,殃）（注２）。
https://home.hiroshima-u.ac.jp/mutata/Sekizen.htm#:~:text=「善行を積み重ねた家では、その福慶の,殃）（注２）。
https://home.hiroshima-u.ac.jp/mutata/
https://home.hiroshima-u.ac.jp/mutata/


– 9 – 

 親たちが私に言っていたこの言葉は、もとをたどれば、きっと、中

国の古典「易経」（注１）に出てくる文言「積善之家必有餘慶」にも

とづいているのだろうと思います。漢文の読み下し文にすれば「積善

の家には必ず餘慶あり」となり、邦訳では「善行を積み重ねた家に

は、その結果として子孫に必ず幸福がおとずれる」とされています。 

 最近、私は、この訳文をさらっと読んだだけでは、この言葉の真の

意味を深く理解できないのではないかと思うようになりました。この

訳文から単純に受ける印象は、修身の教えのようなもので、「善行を

積み重ねていけばきっといいことがある。」という、根拠のない迷信

じみた言葉に過ぎないように思われてしまいがちです。幼い頃の私の

ように「善行を積み重ねているつもりなんだけど、何もいいことはな

いじゃないか。」とぼやいている人もいるでしょう。 

 このような誤解のもとは、「善行を積み重ねた家には、その結果と

して子孫に必ず幸福がおとずれる」の「子孫に」という言葉を見落と

しているところにあります。善行を積み重ねた個人がすぐに恩恵を受

けるということを言っているのではなくて、子孫代々に渡って善行を

積み重ねておれば、そのうち良いことがあると言っているのです。こ

の長期的観点を見落として、良いことをしておれば良いことがある

と短絡して考えるから、根拠のない迷信じみた言葉だと思ってしまう

のです。 

 原典を注意深く読んでみると、まさにそのことが書いてあります。

原典中の「積善之家」に関する部分の全文を邦訳で読んでみましょ

う。（注１） 

「善行を積み重ねた家では、その福慶の余沢が必ず子孫に及ぶ

（積善之家必有餘慶）。不善を積み重ねた家では、その災禍が

ひいて必ず子孫に及ぶ（積不善之家必有餘殃）（注２）。例え

ば、臣下の身でその君主を殺害したり、子たる者がその父を殺

したりするような大それた行ないも、決して一朝一夕にしてお

こるべき事態ではなく、その由来するところが漸次に積もり積

もってそうなったのであり、早いうちにしっかりその事態を見

nada de bom. Onde será que Deus está olhando?” Hoje eu sei que 

essa minha percepção, quando criança, estava sutilmente errada. 

Deixe-me explicar por que penso assim. 

As palavras dos meus pais provavelmente estavam baseadas no clás-

sico chinês I Ching (Nota 1), que é a frase 積善之家必有餘慶. Na tra-

dução japonesa seria algo como “Uma casa que acumulou boas ações 

certamente terá felicidade nos seus descendentes”. 

Recentemente concluí que a simples leitura dessa tradução japonesa 
não era suficiente para compreender verdadeiramente o seu signifi-

cado. A impressão imediata desta tradução é simplista, como no en-

sino clássico da moral, supersticiosa e infundada, que tende a pensar 
“Se acumular boas ações certamente vai ocorrer coisas boas”. Muitas 

pessoas, como eu quando era criança, podem estar se perguntando: 

“Eu já estou acumulando boas ações, mas não acontece nada de 

bom”. 

A origem desse equívoco é que não estamos prestando a devida 

atenção na palavra “...nos seus descendentes” que está na frase tra-

duzida “Uma casa que acumulou boas ações certamente terá felici-
dade nos seus descendentes”. A frase traduzida não está falando que 

as pessoas que acumulam boas ações serão beneficiadas imediata-

mente; a frase está dizendo que, se acumularem boas ações, por 
gerações seguidas, acontecerão coisas boas mais adiante. As pes-

soas esquecem dessa perspectiva de longo prazo, e pensam de forma 

imediatista. É por isso que acham que a frase é supersticiosa e im-

procedente. 

Se você ler o texto original (em chinês) atentamente, ele diz exata-

mente isso. Vamos ler o texto completo, na parte sobre “casa que 

acumulou boas ações” no texto original traduzido para o japonês. 
(Nota 1) 

“Na casa que acumula boas ações, certamente a felicidade 

alcançará os descendentes (積善之家必有餘慶). Na casa que 

não acumula boas ações os infortúnios certamente alcan-

çarão os descendentes（積不善之家必有餘殃） (Nota 2). Por 

exemplo, atos bárbaros como um vassalo assassinar o seu mo-

narca ou o filho matar o seu pai, não é algo que ocorre da noite 



– 10 – 

さだめて適当な処置をとらなかった結果なのである。『霜を履

んで堅氷至る』（注３）という文言も、物事は積もり積もって

大きくなるということを言ったものである。」 

 いかがですか。これは重い内容だと思いませんか。「積不善之家必

有餘殃」があるからこそ「積善之家必有餘慶」が生きてくるのです。 

 親子代々不徳を重ね、不善の教育を続けておれば、その家からその

うち大罪を犯す者が現れる。一方、善行を積み重ねて、よい教育を続

ければ、必ずや世の人々に賞賛されるような人材がその家から出るだ

ろうと言っているのです。これは極めて納得できる真理ではないでし

ょうか。ここで言っているのは、一個人がいいことをしたからといっ

てその人にすぐに福が舞い込むということではなくて、善行を重ねる

家には長期的にみて必ずよいことが起こるということを力説している

のです。すなわち、家族ぐるみの集団的長期的善行は必ず報いられる

という真理を説いているのです。だからこそ不善を重ねないようにと

戒めているのです。もって瞑すべき言葉だと思います。 

 この古典の中でこれだけ深い思索がなされていたということは驚く

べきことだと思います。易経は今から約2,800年前に中国「周」の時

代に完成した古典で、長い間に積み重ねられてきた考察を集大成した

ものです。約2,800年前といえば日本では縄文時代の真っ只中です。

私達は往々にして3,000年も前はきっと人類は獣同然の生活をしてい

たのではないかと思ってしまいますが、人類は、我々が思っているよ

りもずっと昔から、高い知的レベルをそなえていて、今日我々が考え

ている真実にすでに迫っていたのですね。 

 

脚 注 

（１）易経（えききょう）：邦訳 高田真治・後藤基巳、岩波文庫 

（２）殃（おう）：わざわい、とがめ 

para o dia. As causas foram se acumulando gradativamente, e o 

que ocorreu foi o resultado de medidas que não foram tomadas 

mais cedo, detectando-se a situação. A frase 霜を履んで堅氷至る 

(Nota 3). quer dizer ‘andando no solo com geada chegaremos no 

inverno com gelo’ significando que as coisas que se repetem e 

acumulam acabam crescendo.” 

Que tal? Acha que o assunto é pesado? É a segunda frase (Na casa que 

não acumula boas ações os infortúnios certamente alcançarão os descendentes) 
que dá vida para a primeira frase (Na casa que acumula boas ações, certa-

mente a felicidade alcançará os descendentes).  

Se pais/filhos forem inescrupulosos (negligentes, desvirtuosos) por 

gerações e prosseguirem na educação baseada na “falta da prática 
do bem”(1), surgirão na família, em algum momento, membros que 

cometerão delitos. A frase diz também que se você acumular a prá-

tica de boas ações e cuidar de dar uma boa educação, certamente 
haverá membros da família que serão louvadas pela sociedade. Não 

acha bastante convincente isso? O que esta frase em chinês está enfatizando é 

que só um indivíduo praticando o bem não significa que a felicidade 
virá para essa pessoa imediatamente, mas que as coisas boas sem-

pre acontecerão a longo prazo, na casa que acumular boas práticas 

morais. Ou seja, a frase chinesa está pregando a verdade de que as 

boas ações coletivas de toda a família, de longo prazo, sempre serão 
recompensadas. É por isso que a frase faz um alerta para que não 

acumulem faltas de práticas das boas ações. Acho que devemos re-

fletir bastante com essa frase chinesa. 

Acho surpreendente que um pensamento tão profundo tenha sido 

feito neste clássico chinês. I Ching é um clássico de cerca de 2.800 

anos, dos tempos da dinastia Zhou(2), na China, sendo uma compila-

ção dos pensamentos acumulados ao longo dos tempos. Cerca de 
2.800 anos atrás, o Japão estava no meio do período Jomon(3). Mui-

tas vezes achamos que os humanos viviam como animais, há 3.000 

anos. Mas, na realidade, os humanos tinham um nível intelectual 
bem elevado, há muito mais tempo do que imaginamos, e já haviam 

despertado para a verdade sobre a qual estamos hoje estudando. 

Notas: 



– 11 – 

（３）霜も踏み続ければ堅い氷になる （霜をふんで歩く季節を経て、氷が堅く

張る厳冬の季節に達する。何事も徴候が現われてから、その後に実際のできご

とが起こるというたとえ） 

(1) I Ching: tradução japonesa Shinji Takada, Motomi Goto, da editora 
Iwanami Bunko. 

(2) Significado de 殃 (Ou) = Infortúnios, censura, reprovação 

(3) 霜も踏み続ければ堅い氷になる = “Andando no solo com geada chega-

remos no inverno com gelo”. Significa que após a temporada de cami-
nhada sobre o solo com geada, chegará a temporada de inverno, coberta 

de rígido gelo. A parábola diz que todas as coisas acontecem depois que 
surgem os primeiros indícios (sinais). 

(1) Sobre (不善 –Fuzen). Significa “ausência da prática do bem” ou a “não prática do bem”. Literalmente significa “não bem” = ausência/falta da 

prática do bem. É diferente do oposto de 善 = bem que seria o 悪 = mal. 

Obs.: Sutilezas dos idiomas para evitar o uso do antônimo: Em inglês há a palavra: “Not allowed” para evitar falar “proibido”. No Japão: 
Na linguagem coloquial há o “NG” (= Not Good) em vez de falar “proibido” ou “não pode”. 

(2)A dinastia Zhou (1046 a.C. ~ 256 a.C.). Em chinês: 周. Na grafia romanizada: Zhou (pinyin) ou Chou (Wade-Giles). É a terceira dinastia na 

história chinesa após a dinastia Shang. Esta era é dividida em três partes: (i) dinastia Zhou Ocidental (1045-771 a.C.); (ii) período primavera-outono 

(770-476 a.C.); e (iii) período das Guerras Civis (475-221 a.C.). É o período de mudanças de uma sociedade tribal para uma sociedade feudal. As 

principais filosofias e religiões surgiram durante esse período, e em especial, o Confucionismo e o Taoísmo tornaram-se as bases das crenças chinesas 

posteriores. 

(3) Período Jomon = Corresponde ao período de 14.000 a.C. ~ 300 a.C.. Na Europa, o período da dinastia Zhou corresponde aproximadamente ao 

período da Grécia Antiga (1.300 a.C. ~ 146 a.C.). 

 

 

- Fim – 

https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_chinesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pinyin
https://pt.wikipedia.org/wiki/Wade-Giles

