
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 38, 16-Out-2023 

 

 
  



– 2 – 

  

 

Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro Hiroike, 1ª edi-
ção em japonês, 1926 

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 2002  

  
 

Antropologia do Sampouyoshi, Editora PHP 366 dias com as palavras da Nova Moral Máximas da Moral Suprema, versão em português 

   

  



– 3 – 

１．新版『道徳科学の論文』第9 冊 第8 章 
1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 em japonês (em in-
glês: Vol. 3) – (Redação original de 1926)   

（45）深く親近《しんきん》を愛して力を社会に尽くす【九冊目 Pág. 356】 

 聖人の教えは広く且つ公平に人類を愛するにあるのでありますが、しか

しながら、その父母・家族・親族その他特殊の関係ある人々に対しては、

これに相当するだけの待遇を与うることになっておるのであります。かか

る近親の人々を飢餓《きが》に泣かせて、一般人を愛するということは誤っ

たこととしてあります。故に近親その他特別の関係ある人々の中にて、老

人を除き、その他の人々に対しては、最高道徳の精神を体得せしめて、そ

の人々にも各自に徳を積まするようにすることは必要であります。もし近

親その他関係者に対して、漫然これを愛するのみにて、そのわがままを許

さば、自分もその愛せらるる人々も、将来ともについに不幸に陥るであり

ましょう。 
Serve the world devotedly, loving especially your close relatives 

and friends: Sages taught people to love mankind generally and impar-

tially. It is the rule, however, to treat one's parents, family members, 

relatives and other people of special relation as respectfully as they de-

serve. It is wrong, they taught, to love people in general leaving one's 

close relatives wailing in hunger. It is, of course, necessary to encourage 

those people of close connection, excepting the very old, to learn the 

spirit of supreme morality and accumulate each his own virtue. If a man 

loves relatives and those people of close connection without such efforts, 

but simply for loving's sake indulges them, both he and those beloved 

people will encounter misfortune in the future. 

(45) Amar os familiares e entes próximos e servir, com de-

voção, à sociedade 

Os Grandes Mestres nos ensinaram a amar a humanidade, de forma 

ampla e imparcial. É regra, porém, diferenciar os pais, familiares, 

parentes e outras pessoas de relacionamento especial, tratando-os 

com o respeito que merecem. Os Grandes Mestres ensinam tam-

bém, que amar as pessoas em geral e deixar os parentes mais pró-

ximos chorando de fome, está errado. É necessário também incen-

tivar as pessoas de ligação mais estreita, com exceção das mais 

idosas, a estudarem e aprenderem o espírito da moralidade su-

prema e a acumularem – cada uma – a sua própria virtude. Se uma 

pessoa ama os parentes e as pessoas mais próximas sem esses es-

forços, e motivada tão somente pelo simples amor a eles, tolerando 

o egoísmo deles, ambas as partes encontrarão infortúnios no futuro. 

1a. 最高道徳の格言 1a. Máximas da Moral Suprema (edição revisada em 1984) 

３８ 深く親近《しんきん》を愛して力を社会に尽《つ》くす 

 この格言は、身近なところから道徳を実行することの大切さを述べたも

のです。 

 私たちは社会の一員としてさまざまな恩恵を受けて生活しています。し

たがって、社会に対する義務を自覚し、社会の発展のために力を尽くすこ

とは当然のことでしょう。しかし、国家や地域社会あるいは他人のため

に、どんなに献身的に努力しても、親に心配をかけたり、家族を苦しめ悲

しませたりするようでは、周囲の人々の信頼を得ることはできません。ま

38. Amar os familiares e entes próximos e servir, com devoção, 
à sociedade 

Esta máxima refere-se à importância de praticar a moral a partir dos familiares 

que nos são próximos. 

Nós, como membros de uma sociedade, vivemos na dependência de diversos 

legados e benefícios. Por isso, deveria ser muito natural dedicarmos esforços em 

prol da evolução da sociedade, conscientes do nosso dever perante ela. Mas, por 

mais que nos dediquemos ao país, à sociedade ou às pessoas necessitadas, não 

conquistaremos credibilidade e respeito perante as pessoas do nosso entorno se 

estivermos aborrecendo e magoando os nossos próprios pais, ou provocando 



– 4 – 

た、このようなことでは、その努力は長続きせず、良い結果をもたらすこ

ともできないのです。 

 したがって私たちは、まず父母や家族、親族など特別な関係のある

人々、つまり親近に対して、深い感謝と愛情をもって接していくことが必

要です。 

 中国の戦国時代の思想家、墨子《ぼくし》は兼愛《けんあい》主義を唱《とな》

えました。兼愛主義とは、身内《みうち》も他人もまったく平等に愛さなけ

ればならないと考える立場です。これに対して、同時代に生きた孟子《も

うし》は「父親を無視するものである」（『孟子』滕文公《とうぶんこう》下

篇）と批判しました。孟子は、自分の親から受けた恩恵と他人から受けた

恩恵とはおのずから区別されるべきで、これを平等に待遇するならば、親

から受けた恩を軽《かろ》んじ、ひいては社会の秩序を乱すことになると考

えたのです。そこで、「親《した》しきに親《した》しむ」(『孟子』尽心《じ

んしん》上篇)という考え方を提示し、仁《じん》の精神は親近から実行しな

ければならないと説きました。 

 最高道徳では、広く公平に人類を愛することを原則としています。しか

し同時に、恩人に対してそれ相当の奉仕、報恩することが人間としての義

務であるとしています。つまり、家の伝統をはじめ、親族などの親近を深

く尊敬し、愛情をもって接することを重視するのです。 

 そこで私たちは、まず自分自身が最高道徳を実行し、親に安心と満足を

与え、円満な家庭を築くように努めるのです。そして、しだいに身近な

人々に感化を及ぼし、それらの人が道徳の実行に進むように誠意を尽くす

のです。さらにそのうえで、一人でも多くの人が幸福になるように願い、

社会の秩序の確立と平和の実現に向かって積極的に努力していくのです。 

最高道徳の格言 (Pág.  92-93) 

sofrimentos e tristezas aos familiares. Além disso, essa dedicação não persistirá 

por muito tempo e tampouco, bons resultados não aparecerão. 

Por isso devemos, em primeiro lugar, cuidar bem dos nossos pais, familiares, 

parentes e pessoas do nosso relacionamento especial, ou seja, os familiares e 

entes próximos, com profundo sentimento de amor e gratidão. 

Mozi1
, pensador da antiga China

2

, pregou o conceito de Jian Ai – amor universal 

ou imparcial, ou seja, amor totalmente uniforme a todas as pessoas, sejam eles 

parentes e familiares ou não. Ao contrário, Mencius3
 também dessa mesma 

época, o criticou afirmando que “tal conceito equivale a ignorar o pai” (Mencius, 

Teng Wen Gong, cap. II). Mencius afirma que deve haver uma diferenciação 

entre o que recebemos dos pais e o das demais pessoas; e que tratá-los 

igualmente equivale a desvalorizar o que recebemos de nossos pais, podendo 

resultar em desordens na sociedade. E pregou o conceito de “amá-los, por serem 

os mais próximos” (Mencius, Jin Xin, parte I), e que “devemos praticar o espírito 

de benevolência começando pelos nossos entes mais próximos”. 

É princípio básico da Moral Suprema, amar a humanidade de forma ampla e 

imparcial. Mas, ao mesmo tempo, a Moral Suprema estabelece como dever do 

ser humano servir e retribuir aos seus benfeitores, de forma adequada e 

condizente. Ou seja, deve-se dar mais importância ao Ortolino familiar, aos 

parentes e aos entes mais próximos tratando-os com respeito e amor profundo. 

Por isso, nós é que devemos praticar a moral suprema, em primeiro lugar, e nos 

dedicar para a construção de um lar harmonioso proporcionando aos nossos pais 

a tranquilidade e satisfação. E depois, devemos nos empenhar com toda a 

sinceridade, em exercer “boas influências” aos entes mais próximos – de forma 

gradual – de modo a sensibilizá-los a praticar também boas condutas morais. E, 

além disso, desejando a felicidade do maior número possível de pessoas, 

devemo-nos dedicar ativamente para o estabelecimento da ordem e da paz na 

sociedade. 

Do Kakuguen, págs. 92~93 

 

 
1 Mozi (450 a.C ~ 390? a.C.). Em japonês escreve-se e lê-se Bokushi. 

2 Período dos Reinos Combatentes (403 a.C. ~ 221 a.C.). 

3 Mencius, ou Mêncio (~ 479 a.C. a 372 a.C.). Em japonês escreve-se e lê-se Moushi.  



– 5 – 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima  

1. 【親や家族が安心】 「国家や地域社会あるいは他人のために、どんな

に献身的に努力しても、親に心配をかけたり、家族を苦しめ悲しませたりす

るようでは、周囲の人々の信頼を得ることはできません。また、このような

ことでは、その努力は長続きせず、良い結果をもたらすこともできないので

す。」(PÁG. 92) とあります。あなたは親や家族に安心してもらえています

か。親や家族が安心するためには、どのようなことをすることが大切でしょ

うか。具体的に行っていることや心がけていることなどを話し合ってみまし

ょう。 

1. [Tranquilidade aos pais e familiares] Consta na pág. 92 

o seguinte: “...por mais que nos dediquemos ao país, à sociedade 

ou às pessoas necessitadas, não conquistaremos credibilidade e res-
peito perante as pessoas do nosso entorno se estivermos aborre-
cendo e magoando os nossos próprios pais, ou provocando sofri-

mentos e tristezas aos familiares. Além disso, essa dedicação não 
persistirá por muito tempo e tampouco, bons resultados não apare-

cerão.'' Os seus pais e familiares se sentem tranquilos com você? O 
que se pode fazer para manter os pais e familiares tranquilos? Va-
mos conversar um pouco sobre o que – especificamente – você está 

fazendo, praticando, ou o que pretende praticar.                

2. 【親近からの恩と報い】 「最高道徳では、広く公平に人類を愛するこ

とを原則としています。しかし同時に、（中略）家の伝統をはじめ、親族な

どの親近を深く尊敬し、愛情をもって接すること  を重視するのです。」

(PÁG. 93) とあります。あなたは親近からどのような恩をいただいているので

しょうか。またその恩にどのように報いることができるのでしょうか。話し

合ってみましょう。 

2. [Gratidão e retribuição aos entes mais próximos] 
Consta na pág. 93 o seguinte: “É princípio básico da Moral Suprema, 
amar a humanidade de forma ampla e imparcial. Mas, ao mesmo 

tempo, (....) deve-se dar mais importância ao Ortolino familiar, aos 
parentes e aos entes mais próximos tratando-os com respeito e 
amor profundo.” Que tipo de benefícios e favores você tem recebido 

de seus familiares? E, como podemos retribuir a esses benefícios? 
Vamos discutir. 

2. ニューモラル 心を育てる言葉 366 日 2. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral” 

PÁG. 152 親孝行(1)のできる社員を育てる 

社会人として初めての給料を手にしたとき、プレゼント等で親に対する感

謝の気持ちを表そうとする人もいるでしょう。これも親孝行の一つといえ

ますが、その気持ちを常に持ち続けることは、なかなか難しいものです。 

今、社員教育の一環として「親孝行のできる社員を育てよう」という点を

掲げ、実際に「親孝行手当」を支給する企業もあるといいます。たとえ花

一輪でもプレゼントすることを通して、親に対する感謝の気持ちや、それ

を実行に移す心を持った人は、お客様や仕入先の要望などにも温かく対応

できるということでしょう。 

PÁG. 152: Formar funcionários que pratiquem o Oyakōkō(1) 

  

Há pessoas que, ao começar a vida adulta, como trabalhador, e quando 
recebe o seu primeiro salário, procuram expressar sua gratidão aos 
pais dando-lhes presentes. Não deixa de ser uma forma de Oyakōkō 

(piedade filial), mas, manter sempre esse sentimento, por longo 
tempo, não é nada fácil. 

Atualmente, como parte da formação dos funcionários, algumas em-

presas – visando “formar funcionários que pratiquem o Oyakōkō” – pa-
gam uma espécie de “auxílio para a prática de Oyakōkō”. Estas empre-
sas devem estar pensando que as pessoas que expressam a sua grati-

dão aos pais, mesmo que seja um simples ramo de uma flor, ou que 



– 6 – 

企業が顧客に満足を得てもらうには、社員一人ひとりがよりよい人間性を

備えていることが大切です。企業としても、あらためて親孝行の価値につ

いて認識する必要があるのではないでしょうか。 

têm a coragem de praticar o Oyakōkō, serão provavelmente funcioná-
rios também atenciosos e calorosos com clientes e fornecedores. 

Para atingir a plena satisfação dos clientes, numa empresa, é muito 

importante que cada um dos funcionários tenha uma melhor natureza 
humana. Será que as empresas não deveriam reconhecer e valorizar 
mais o papel da atitude de Oyakōkō (piedade filial)? 

(1) Ver Complemento (4.2) sobre 親孝行 - Oyakōkō (piedade filial aos pais; honrar os pais; carinho, atenção e amor, cuidados aos pais) 

PÁG. 299 『いのち』と『心』を育む家族 

人は皆、父母から「命」を与えられ、この世に生まれてきました。誕生後

もしばらくの間は、周囲の大人の手で養い育てられなければ、生き長らえ

ることはできなかったでしょう。そして養育とは、単に「食物を与えられ

て保護され、体の成長を支えてもらう」ということにとどまりません。私

たちは、周囲の大人からしつけや教育を受けることで、人間としての

「心」を育んできたと言えます。言葉や生活習慣をはじめ、社会に順応し

て生きるための、基本的な能力や知恵、物事の善悪や社会の決まり事など

は皆、そうした大人たちのもとで幼い頃から学び取り、身につけてきたも

のです。 

私たちが今日ここに存在するのは、父母や家族などがその成長に心を尽く

しながら、「どうかこの子が無事に生まれ育ち、社会の中でしっかりと生

きて行けるように」という思いを注いでくれた結果なのです。 

PÁG. 299: Família: Onde se desenvolve a “vida” e o “co-

ração” 

O ser humano nasceu neste mundo com a “vida” que lhes foi dada 

pelos seus pais. Durante algum tempo, após o nascimento, você 
não teria sido capaz de sobreviver se não estivesse cercado de cui-

dados e atenção de adultos ao seu redor. E cuidar de criança não é 
apenas “alimentar, proteger e prover o seu crescimento físico”. Foi 
devido a disciplina e educação dos adultos que estavam ao seu re-

dor, que você conseguiu desenvolver o seu “sentimento, o seu 心 - 

kokoro – coração”, como um ser humano. A linguagem falada, os 

hábitos de vida, as habilidades e os conhecimentos básicos, assim 

como, os juízos de valores sobre o que é o certo e o errado, neces-
sários para se adaptar à sociedade, foram todos eles adquiridos 

desde a tenra idade junto ao convívio com esses adultos. 

Hoje, nós todos estamos aqui presentes como resultado da atenção 
e cuidados dos pais e demais membros da família, cuidando do cres-

cimento de seus filhos com carinho em seus corações, e orando 
“para que os filhos cresçam saudáveis e firmes, capazes de viver 

vigorosamente na sociedade.”  

PÁG. 367  通い合う慈しみの心 

新渡戸稲造(1862~1933)がドイツに留学していたときのお話です。ある

日、公園へ出かけた稲造は、40 人ほどの孤児を連れたカトリックの尼僧

に出会いました。孤児たちは、母親と遊ぶ同年輩の子供をうらやましそう

に見ています。おりしも、その日は稲造の母親の命日でした。稲造は母の

霊前にお供えをする代わりにと考え、牛乳売りに「あの子たちに牛乳を一

PÁG. 367: Sentimentos de benevolência, que se comuni-

cam    

Esta é a história de Inazo Nitobe(1) quando estudava no exterior, na 
Alemanha. Um dia, Inazo foi ao parque e encontrou uma freira com 

cerca de 40 órfãos. Os órfãos olhavam com inveja para as crianças da 
sua idade, no parque, brincando com as mães. Esse dia era também o 

aniversário de falecimento da mãe de Inazo. E então, em vez de fazer 



– 7 – 

杯ずつ飲ませてください。代金は私が払いますが、そのことは言わず、申

し出を受けてくれるかどうかを尋ねてください」と頼みました。尼僧はこ

の申し出を快く受け、子供たちも大喜びです。そして皆が牛乳を飲み終わ

ると、尼僧は「どなたがご馳走してくださったかわからないので、讃美歌

を歌ってお礼に代えましょう」と。子どもたちのかわいらしい歌声を聴い

た稲造は、母の命日にふさわしいことができたと感じて、心が満たされた

のでした。(316 号) 

uma oferenda de flores à alma de sua mãe, ele disse ao vendedor de 
leite que estava na praça: “– Por favor, ofereça um copo de leite para 
cada uma dessas crianças, que eu pago a despesa. Mas, primeiro per-

gunte à freira se aceitaria a oferenda, e não diga quem está pagando”. 
A freira aceita de bom grado a oferta e as crianças também ficaram 
muito contentes. Quando as crianças terminaram de tomar o leite, a 

freira disse: “– Nós não sabemos quem nos deu o copo de leite, então 
vamos cantar um hino em gratidão a essa pessoa”. Ao ouvir as vozes 
delicadas das crianças cantando, Inazo se sentiu realizado e satisfeito 

por ter feito algo digno para a data de aniversário de falecimento de 
sua mãe. (nº 316) 

 

 

(1) Inazo Nitobe (Japão, 1862-1933). Economista, escritor, educador, diplo-

mata, político e cristão japonês. Estudou no Colégio Agrícola de Sapporo, atual 
Universidade de Hokkaido e na Universidade de Tóquio. Em 1884, Nitobe foi 

para os EUA, onde permaneceu por 3 anos, estudando economia e ciências po-
líticas na Universidade Johns Hopkins, em Baltimore, Maryland. Obteve o dou-
torado em economia agrícola, após 3 anos na Universidade Halle, Alemanha. 

Quando retornou ao Japão, publicou livros em inglês e em alemão e recebeu o 
primeiro de seus cinco títulos de doutorado. Nitobe foi também um escritor, 

publicou muitos livros acadêmicos, e contribuiu com centenas de artigos para 
revistas e jornais. Nitobe é mais conhecido no Ocidente por sua obra Bushido: 

Alma (O código, O caminho) do Samurai ou A Alma do Japão (1900), sobre a re-
lação entre a ética dos samurais e a cultura japonesa, escrita originalmente em 
inglês, visando o público ocidental (depois foi traduzido para japonês e muitos 

outros idiomas). 

Nota: O “Tratado da Ciência da Moral”, 2ª edição em japonês de 1928, de 

Chikuro Hiroike, logo após o prefácio da segunda edição, contém 6 páginas em 
inglês, de apreciação sobre a obra de Hiroike, escrita pelo Nitobe. 

 



– 8 – 

 

Páginas do “Tratado da Ciência da Moral”, de 

1928(2ª edição, impressa), de Chikuro Hiroike, 
com a apreciação de Inazo Nitobe. 

  

 

PÁG. 376  親に心を向ける 

私たちは母親のお腹にいる時から、親と深く関わりを持ちます。生

まれてから今日に至るまで、最も大きな影響を受けるのは親という

存在でしょう。しかし「親の心、子知らず」というように、子供に

とって親はあまりにも近い存在である為、かえってその深い愛情に

気づかないこともあります。 

それでも困難に遭遇した際、両親の温かい笑顔が思い出され、困難

を乗り切る勇気を得たという人は少なくありません。育ててくれた

親の愛情に気づき、親の心につながろうとする中で、私たちの生き

る力は強く育まれていくのではないでしょうか？ 

たとえ親と離れて暮らして居ても、また親がすでに亡くなっていた

としても、親に心を向け、自分がどのように生きることが親に安心

 

PÁG. 376: Volte o seu coração a seus pais      

Desde o momento em que estávamos no ventre da mãe, temos um 

relacionamento profundo com os pais. E, desde que nascemos até 

os dias de hoje, quem mais nos influenciou são os nossos pais. No 

entanto, como diz o provérbio “Os filhos desconhecem o sentimento 

(o 心 - kokoro) dos pais”, os filhos – por estarem muito próximos dos 

pais, no cotidiano –, podem não perceber o seu profundo amor. 

Mesmo assim, quando enfrenta dificuldades, muitas pessoas, ao 
lembrar os sorrisos calorosos dos pais, encontram a coragem para 
superar os problemas. Ao perceber o amor dos pais que nos criaram 

e o esforço de buscar um alinhamento com o sentimento dos pais, 
a nossa vontade de viver ficará mais fortalecida. 

Mesmo que residam longe dos pais ou, mesmo que eles já tenham 
falecido, é importante que voltem o coração a seus pais e pensem 
qual a forma de viver que proporcionará a tranquilidade e a alegria 

Inazo Nitobe 



– 9 – 

と喜びを与えるのかを考えることが、私たちの精神を安定させ、人

生をより豊かなものにしていきます。                (454 号) 

deles. Essa atitude proporcionará a sua própria estabilidade mental 
e tornar sua vida muito mais rica. 
                                                                               (Edição nº 454) 

3．「三方よし」の人間学、ＰＨＰ 3. Livro: Antropologia do Sampouyoshi(1), editora PHP  

(1) 三方よし — Sampouyoshi = Em japonês, literalmente significa o “bom/bem para os 3 lados”, ou seja, “bom para você, bom para o outro e bom para a socie-

dade/entorno” ou simplificadamente, “bem de todos”. Ver mais explicações sobre esta palavra no Complemento 4.1 do material bibliográfico da Máxima 23, de 

26-jun-2023 

PÁG. 42  家、国、人類の恩人に感謝する 

私たちは人類の長い歴史の中のある時期に生まれ、やがて世を去っ

ていきます。 

私たちがこの社会の中で文化的な生活を営み、意義ある人生を送れ

るのは、先祖や、国家や、人類全体が何万年もかけて築き上げてき

たものがあるからです。私たちは、この事実を心に刻み、感謝し、

その恩に報い、自分が受け継いだものをより発展させて次代に継承

していく義務を負っています。 

ここでは、人類の生存や発達、安心、平和、幸福のために貢献して

きた「人類共通の恩人の系列」であると考えてください。「恩人」

の中には歴史上の偉人も、また私たち自身の先祖も含まれています

が、大きく三つに分けて考えます。 

一つは、人間生活の最小単位である「家庭」を基盤として、私たち

の生命を生み育んできた親祖先の存在。次に、社会の安定と秩序を

保ち、私たちの生活を根底から支えている「国」の存在。そして、

思想や哲学、道徳や宗教などを発展させ、「精神」生活の向上に貢

献した諸聖人の系統です。 

そうした恩に報いるため、親に対しては安心し満足してもらうよう

に努めましょう。それぞれの立場で国家・社会を支え、国民の義務

PÁG.  42: Gratidão aos benfeitores de sua família, da nação 
e da humanidade.      

Nós nascemos num determinado momento da longa história da huma-

nidade, e um dia morremos. 

Nós estamos desfrutando a vida cultural e social graças aos esforços 

de nossos antepassados, das nações e da humanidade – ao longo de 
dezenas de milhares de anos – em construir e melhorar esta sociedade. 
Devemos ter este fato em mente e depois, despertar para o dever de 

sermos gratos, de retribuir aos seus legados, e de desenvolver ainda 
mais os legados que herdamos, transferindo-os à próxima geração. 

Pensem, então, nisso como uma “linhagem, ou série de benfeitores 

comuns da humanidade” que contribuíram para construir e assegurar 
a sobrevivência, desenvolvimento, segurança, paz e felicidade da soci-
edade. Dentre os “benfeitores” incluem-se os grandes vultos da histó-

ria, e os nossos próprios antepassados também, podendo-se classificá-
los em três grupos. 

O primeiro grupo é constituído da série de nossos pais e antepas-

sados, que cuidaram de nossa formação permitindo construir a base 
da menor unidade social que é a família. O segundo grupo é constitu-
ído pela série de benfeitores da existência de um “país” que as-

segura a estabilidade e a ordem social e proporciona o suporte básico 
às nossas vidas. E o terceiro é constituído pelos Grandes Mestres e à 
série de benfeitores que os sucederam, no trabalho de melhora-

mento da parte mental do ser humano, desenvolvendo a espiritua-
lidade, a filosofia, a moralidade e a religião. 

Para retribuir a esses legados e benefícios, primeiro procure viver de 

forma que seus pais se sintam tranquilos e satisfeitos. Vamos contribuir 
para a nação e a sociedade, cumprindo com os deveres de cidadão, nas 



– 10 – 

を果たしましょう。人の幸せを願い、日々、よりよい生き方を目指

していきましょう。 

もちろん、直接的にお世話になった人への感謝・報恩も忘れてはい

けません。 

respetivas funções. E, tenhamos em vista a vida cada vez melhor, to-
dos os dias, desejando sempre a felicidade das demais pessoas. 

É claro que não devemos esquecer de expressar a nossa gratidão tam-

bém aos benfeitores diretos que nos ajudaram diretamente, retribu-
indo-lhes. 

PÁG. 118  まずは家族を大切に 

諸聖人に共通しているのは、万人を分け隔てなく、平等に愛する博愛の精

神でしょう。 

私たちも万人を愛し、より多くの人たちのために力を尽くそうとするのは

尊いことですが、家族をなおざりにしてしまうのは考えものです。例えば

社会奉仕活動は素晴らしいことですが、これに没頭しすぎて、お金も時間

も全て注ぎ込み、そのせいで家族に大きな迷惑をかけているようではいけ

ません。 

まずは父母や兄弟、親族など、近親者に対して深く感謝し、愛情を持って

接して行くことが大切です。といっても、近親者のわがままを許し、自由

気ままに暮らせるように仕向けるのではありません。近親者に向ける思い

やりの心をもって、徐々にその相手に感化を及ぼし、ゆくゆくは社会のよ

り多くの人たちのために一緒になって力を尽くせるようにして行くので

す。そうした生き方を家族とともに学び、思いやりの心を育んで、日々の

生活を心穏やかに送れるように導いていくこと、これが本当の愛情ではな

いでしょうか？ 

家族のことを第一に考えながら、その上で社会の一人でも多くの人が幸せ

になるように、家族で心を合わせて社会のために働いていくのです。 

PÁG. 118: Em primeiro lugar, pense na sua família     

O que todos os Grandes Mestres possuem em comum é um espírito de 
benevolência, de amor a todas as pessoas – igualmente –, sem distin-

ção. 

É de fato uma atitude nobre amar todas as pessoas e fazer o melhor 
para ajudar o maior número possível de pessoas, mas você não pode 

negligenciar a sua família. Por exemplo, o voluntariado e o serviço fi-
lantrópico são louváveis, mas você não deve ficar tão absorvido neles 
a ponto de investir todo o seu dinheiro e tempo nisso, e acabar cau-

sando grandes transtornos para a sua família. 

Em primeiro lugar, é muito importante o sentimento de gratidão aos 
pais, irmãos e parentes próximos, tratando-os com amor. No entanto, 

isso não significa tolerar o egoísmo deles e permitir-lhes que vivam 
livres demais e abusivamente. É necessário demonstrar Omoiyari (bene-

volência, compaixão) por eles, influenciá-los positivamente e gradualmente e, 

eventualmente, capacitá-los a trabalhar juntos para o benefício do 
maior número possível de pessoas da sociedade. Não seria o amor ver-
dadeiro, aprender esse modo de vida junto com a sua família, desen-

volver o sentimento de Omoiyari (benevolência, compaixão) e orientá-los para 
que possam viver seu dia a dia com paz e tranquilidade? 

Deve-se pensar primeiro na sua família, e em seguida, trabalhar juntos 

em prol da sociedade, para o bem-estar e felicidade do maior número 
possível de pessoas. 

4. Complementos 

4.1. 孝行 - kōkō ou kou kou é uma palavra japonesa composta por dois kanjis: 孝 (kou) que significa “filial piety” ou “respeito pelos pais” e 

行 (kou) que significa “ação” ou “conduta”. Juntos, eles formam o termo que pode ser traduzido como “ações filiais”, “piedade filial” ou 

“comportamento respeitoso em relação aos pais”. A palavra é frequentemente usada para descrever a virtude de cuidar e respeitar os pais e 



– 11 – 

idosos, bem como a importância da família e dos laços familiares na cultura japonesa. A etimologia da palavra remonta ao Confucionismo, 

que enfatiza a importância da piedade filial e do respeito pelos pais como um dos pilares fundamentais da moralidade e da ética. 

Fonte principal: 孝行 | koukou - Significado em Japonês (skdesu.com) 

https://skdesu.com/significado/%E5%AD%9D%E8%A1%8C-koukou/ 

 

 

 

4.2. Pelas lentes da cultura chinesa: piedade filial 

Mariana Rodrigues, Assessora Diplomática na Embaixada da China no Brasil. Mestranda 

na Universidade de Zhejiang. Brasil-China colaborações e parcerias no ZIBS Latin America 

Center. 

Fonte: (4) Pelas lentes da cultura chinesa: piedade filial | LinkedIn 
https://www.linkedin.com/pulse/pelas-lentes-da-cultura-chinesa-piedade-filial-ma-

riana-rodrigues/?originalSubdomain=pt 

(...) ... tratar da piedade filial (孝, xiao), um conceito que tem estado presente na sociedade chinesa há muitos séculos e permeia diversos 

comportamentos sociais. A forma como os chineses se relaciona com os pais, superiores e o governo tem grande respaldo na ideia da piedade 

filial e para nós, que muitas vezes não entendemos a história e costumes dessa sociedade milenar, essa conduta pode gerar interpretações 

equivocadas. 

(...)a piedade filial (孝, xiao) é um dos valores mais importantes da cultura chinesa. Há registros muito antigos dessa palavra, de até 3.000 

anos atrás, que comprovam sua importância na organização social chinesa de outrora. Acredita-se que naquela época seu significado referia-

se a prover comida aos ancestrais, tanto os vivos, quanto os mortos. É interessante notar que, desde então, a noção de organização social 

deste conceito, já estava expressa até mesmo no ideograma que lhe representa, posto que o ideograma 孝 é composto de duas partes: a 

parte superior significa “os mais velhos”; a parte inferior significa “filho”. 

Entretanto, o maior responsável por tornar a piedade filial uma parte central da sociedade e do pensamento chinês foi Confúcio (551 – 479 

a.C.), um dos mais importantes filósofos, educadores e estadistas de toda a história chinesa. À semelhança de filósofos da antiguidade grega, 

os textos atribuídos a Confúcio não foram redigidos por seu próprio punho, mas sim compilados por seus discípulos e seguidores. E assim foi 

também composto o Clássico da Piedade Filial (孝经, xiao jing), um dos textos clássicos da antiguidade chinesa. Formado por 18 capítulos 

curtos, seu texto versa sobre a natureza da piedade filial, e demonstra sua importância para se ter uma família pacífica e uma sociedade 

harmoniosa. 

Em linhas gerais, a piedade filial estabelece um padrão de comportamento ideal: os filhos devem amar, respeitar, oferecer suporte e 

submeter-se tanto a seus pais, quanto a qualquer membro de sua família que tenha mais idade, como avós, ou até irmãos mais velhos. 

https://skdesu.com/significado/%E5%AD%9D%E8%A1%8C-koukou/
https://skdesu.com/significado/%E5%AD%9D%E8%A1%8C-koukou/
https://www.linkedin.com/in/marianagrodrigues/
https://www.linkedin.com/pulse/pelas-lentes-da-cultura-chinesa-piedade-filial-mariana-rodrigues/?originalSubdomain=pt
https://www.linkedin.com/pulse/pelas-lentes-da-cultura-chinesa-piedade-filial-mariana-rodrigues/?originalSubdomain=pt
https://www.linkedin.com/pulse/pelas-lentes-da-cultura-chinesa-piedade-filial-mariana-rodrigues/?originalSubdomain=pt


– 12 – 

Portanto, atos de piedade filial podem incluir a obediência aos desejos dos pais, cuidar deles quando forem idosos, trabalhar para prover 

comida, dinheiro ou presentes. 

A piedade filial se funda no fato de que os pais dão vida aos filhos, lhes dando também suporte e cuidado durante seu desenvolvimento, 

provendo comida, educação e necessidades materiais. Tendo recebido todos esses cuidados, os filhos encontram-se assim em dívida eterna 

para com seus pais devendo, portanto, respeitá-los e servi-los enquanto viverem. 

Mas a piedade filial não se resume apenas ao comportamento no âmbito familiar. Vejamos o que diz o 14º capítulo do Clássico da Piedade 

Filial: “Disse o Mestre [Confúcio]: A piedade filial com que o homem superior serve aos seus pais pode ser transferida como lealdade ao gover-

nante. O dever fraterno com que serve a seu irmão mais velho pode transferido como respeito submisso aos mais velhos. Sua regulação de sua 

família pode ser transferida [e se transformar] no bom governar de qualquer posição oficial. Portanto, quando sua conduta é bem-sucedida em seu 

círculo privado, seu nome será estabelecido [e transmitido] pelas gerações futuras.” 

Podemos concluir que o ideal da piedade filial se estende também a quem quer que seja mais velho, como professores e alguém superior 

no ambiente de trabalho e, por extensão, até mesmo ao estado. Na visão chinesa, a família é a unidade que compõe a sociedade e, portanto, 

tal sistema hierárquico de respeito aplica-se também aos governantes e ao país. A mesma devoção e abnegação com que se serve à família 

devem ser, de igual maneira, usadas em serviço do país.  

Pode-se perceber que o 孝(xiao) tem uma forte ligação com o conceito moderno de “hierarquia”. Apesar de sua imagem primeira evidenciar 

uma relação de “provimento familiar” por parte dos sucessores, a ideia do 孝 também é empregada em outras esferas da sociedade. Relações 

que envolvam pessoas de diferentes idades, dentro ou fora da família, e cargos serão pautadas pelo conceito de piedade filial e, portanto, 

serão repletas de respeito e certa submissão. 

Acredito que há uma outra razão pela qual a ideia de hierarquia é tão forte na China: A forma como a sociedade enxerga a individualidade. 

Em grande parte dos países ocidentais, a individualidade é associada a ações e desejos particulares de cada pessoa, assim, as escolhas e suas 

respectivas consequências são de responsabilidade do indivíduo. A família aconselha e pode até sugerir um caminho, porém a decisão final 

cabe a pessoa. 

Vejo que na China, essa ideia de individualidade é um pouco diferente e ela está muito mais pautada no âmbito familiar do que no do indivíduo 

em si. Ainda que o indivíduo tenha liberdade para escolher seu caminho, no geral, a opinião familiar tem um peso muito grande e de fato 

influencia na escolha da carreira, do estilo de vida e até no casamento. 

Recentemente eu assisti uma live onde a consultora de negócios taiwanesa Hsieh Ling Wang contava um pouco de sua história e percepções 

como imigrante no Brasil e, em determinado momento, ela contou uma experiência pessoal que se enquadra muito bem dentro da discussão 

de hierarquia e de influência familiar que estamos apresentando nesse artigo. 



– 13 – 

Ela disse que aos 7 anos a mãe a chamou para conversar sobre a importância do estudo no futuro dela. A mãe colocou uma meta clara e não 

deu espaço para argumentação: Você vai estudar na USP pois essa é a única maneira de um imigrante chinês dar certo neste país. Ela também 

conta que isso influenciou seu estilo de vida, pois sempre precisou estudar muito. Hsieh acabou estudando na USP, porém não escolheu o 

curso que seus país gostariam. Ela disse que as esperanças dos pais acabaram por recair eu seus dois irmãos que seguiram os desejos dos 

pais e se tornaram médico e engenheiro. 

O relato mostra a força da hierarquia dentro da família e como o “individual” é percebido dentro do clã. Não é como se Hsieh não tivesse o 

direito de escolha, pois ela optou por um curso diferente do que os pais desejavam, a questão é que as escolhas dela influenciariam toda sua 

família, então elas deveriam estar em conformidade com os interesses de todos. Além disso, esse relato também nos mostra que apesar de 

rigoroso, esse conceito não é inflexível. Há espaço para mudança de rumos e negações, porém com muito respeito e humildade com os 

superiores. 

O texto de hoje procurou esclarecer como o conceito da Piedade Filial influenciou, e ainda influencia as relações interpessoais da sociedade 

chinesa. Sua ideia inicial se alterou e expandiu com o passar do tempo, mas o respeito e certa submissão aos superiores se manteve. Pode 

causar certa estranheza nos ocidentais, a aparente “passividade” e aceitação “sem questionamentos” das ordens dos superiores, no entanto, 

esse comportamento social tem uma longa história e está repleto de significados para os indivíduos dessa sociedade. 

Conhecendo e buscando entender os valores que organizam uma sociedade diferente da nossa, somos capazes de ver ao outro com um novo 

olhar, e nos capacitamos a aceitá-lo como nosso semelhante. 

 

 

- Fim – 


