32. Imparcialidade acima de tudo, mas sem nunca
perder a harmonia®

NEEERNEHAMmE%N1DT - Kouhei Wo Tattobumo Enman Wo
Ushinawazu — Impartiality above all, but never failing to be benevolent.

[17.dez.2020]

Esta méaxima descreve os principios que devem nortear a formacéo
das pessoas, a tomada de decisdes e a condugao das acdes.

A expressao “imparcialidade acima de tudo” significa nenhum
favoritismo, ou seja, uma atitude imparcial com as pessoas, e
nenhuma supervalorizacao das coisas, baseado no espirito de
justica. Em outras palavras significa o suporte a manifestacao das
qualidades natas das pessoas respeitando o direito e a
personalidade delas e, ao mesmo tempo, a utilizacdo apropriada
de todas as coisas.

Em nossa vida cotidiana estamos continuamente diante de
situagbes em que necessitamos decidir se determinados fatos ou
circunstancias estao certos ou errados. Muitas vezes — nessas
situagbes — temos a tendéncia de tomar decisbes com base na

37 Do Tratado da Ciéncia da Moral, inglés, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema
(Numero 8.37): Impartiality above all, but never failing to be benevolent. 1t is not su-
preme morality to love anybody or anything with partiality. In the judgment of right or
wrong, therefore, there is no perversion or straining the truth; only, when a matter,
however evil, is to be expressed either in language or in conduct, one tries to make the
effect of the expression as harmless as possible to the man concerned. If possible, in-
deed, one should secretly admonish the man so that he may be brought to salvation.
Ordinary types of morality up to the present time have proposed revealing others' evil
as a warning to the public. This is a great error. It is based on a spirit of selfishness that
aims at hurting other people for one's own satisfaction. It will simply rouse the world
and lead people to further evils, and in the long run, lead oneself to destruction also. A
very grave affair will come to light naturally in the course of events, and one cannot
prevent other people from disclosing it. One should try, however, to be as benevolent
and thoughtful as possible, lest one may suffer for it some other clay. A man of su-
preme morality must take great care concerning the meaning of this saying.

107

avaliacao das vantagens ou das perdas, ou entdao, das simples
preferéncias pessoais.

Além disso, quando presenciamos erros ou ilegalidades dos outros,
héa situacbes em que precisamos corrigi-los com palavras ou
atitudes. Nessas ocasibes tentamos corrigir os erros, mas, como a
avaliacao da situacao é muito parcial devido ao nosso apego aos
interesses, afetos, vantagens ou perdas, frequentemente nao
conseguimos encontrar uma solugao harmoniosa.

Na moral suprema é imprescindivel o respeito aos principios da
imparcialidade e a atencdo para néo ferir o sentimento das outras
pessoas. E depois, com o sentimento de benquerer e de suprir suas
deficiéncias, devemos chamar a atencdo da pessoa
cuidadosamente e — com relacionamento prolongado, paciente e
persistente —, aguardar que essa pessoa cresca, perceba e corrija
por si mesma, 0s seus erros.

E muito comum encontrarmos pessoas que, em nome da justica,
apontam publicamente as irregularidades e os erros dos outros,
confiantes em estar praticando uma agao correta. Mas, isso é uma
expressao de arrogancia interior em considerar-se a parte correta, e
no final, a outra pessoa se sentird ferida fechando-se ainda mais.
Por causa disso, ambas se ferem resultando aborrecimentos e
intranquilidades no entorno.

Nas empresas e nas instituigbes ou associagdes, ha ainda casos
muito comuns de formacéo de facgdes ou de grupos especificos de
pessoas com mais afinidade. Como isso foi desenvolvido com base
no egocentrismo do ser humano, logo aparecerao atritos com
outras facgdes e grupos provocando, como resultado, conflitos. E
porque se consideram a parte unicamente correta e perdeu a
capacidade de julgar imparcialmente os fatos e as coisas.

Na moral suprema — em quaisquer circunsténcias — devemos nos
esforcar em respeitar a imparcialidade e buscar a harmonia e a paz
com todos.

Do Kakuguen, pags. 80~81

108



