
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 32, 18-Set-2023 

  

  



– 2 – 

  

Citações de Chikuro Hiroike  

Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro Hiroike, 1ª edi-
ção em japonês, 1926 

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 2002  

  
 

Antropologia do Sampouyoshi, Editora PHP 366 dias com as palavras da Nova Moral Máximas da Moral Suprema, versão em português 

   

  



– 3 – 

１．新版『道徳科学の論文』第9 冊 第8 章 
1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 em japonês (em in-

glês: Vol. 3) – (Redação original de 1926)   

（三七）公平を尊ぶ、しかし円満を失わず 【九冊目 p.350】 

 最高道徳では、すべて何人《なんぴと》をも偏愛せず、且つ何物をも偏

重せぬのであります。しこうして正・不正を裁判するに当たっては、少

しもこれを枉《ま》ぐることはありませぬ。しかしながら、これを言語

もしくは行動の上に表す場合には、たといいかなる悪事でも、なるべく

先方を傷つけぬようにするのです。かくて出来得べくんば、ただこれを

ひそかに先方の人に注意してその人を救済するのであります。今日まで

の道徳にては、他人の悪事を暴露《ばくろ》して世の見せしめにするとい

うように申すのでありますが、これは大なる誤りであります。かくのご

ときことは、結局先方を傷つけて、自分の快を貪《むさぼ》らんとする利

己主義の精神に基づくものであって、社会を騒がせ、いっそう人心を不

道徳に導くにすぎないのであります。それ故に、その極、自分もまた亡

《ほろ》ぶるのであります。ただ、重大なる事件にて、自分以外の所よ

り暴露することはやむを得ぬことでありますが、自分は出来るだけ円満

を期せねば、かえって自分の後日の損害にもなるのであります。故に最

高道徳の実行者は深くここに留意せねばなりませぬ。 

Impartiality above all, but never failing to be benevolent. It is not supreme mo-
rality to love anybody or anything with partiality. In the judgment of right or 
wrong, therefore, there is no perversion or straining the truth; only, when a 
matter, however evil, is to be expressed either in language or in conduct, one 
tries to make the effect of the expression as harmless as possible to the man 
concerned. If possible, indeed, one should secretly admonish the man so that 
he may be brought to salvation. Ordinary types of morality up to the present 
time have proposed revealing others' evil as a warning to the public. This is a 
great error. It is based on a spirit of selfishness that aims at hurting other 
people for one's own satisfaction. It will simply rouse the world and lead people 
to further evils, and in the long run, lead oneself to destruction also. A very 
grave affair will come to light naturally in the course of events, and one cannot 
prevent other people from disclosing it. One should try, however, to be as be-
nevolent and thoughtful as possible, lest one may suffer for it some other day. 
A man of supreme morality must take great care concerning the meaning of 
this saying.   

(8.37) Imparcialidade acima de tudo, mas sem nunca perder 

a harmonia 

Não se faz, na moral suprema, favorecimento a alguém ou de alguma 

coisa, com parcialidade. No julgamento do certo ou errado, portanto, 

não há perversão ou distorção da verdade. No entanto, qualquer que 
seja a infração da pessoa, ao expressar isso em palavras ou ações, 

procure fazer de forma mais inofensiva possível. Se possível, acon-

selhe a pessoa reservadamente para que ela encontre a salvação. A 
moral praticada até os dias de hoje tende mais para exibição do erro 

dos outros visando servir de exemplo ao mundo, mas isso é um erro 

grave. Tal comportamento é baseado no espírito de egoísmo, que 
busca ferir a pessoa para buscar a sua própria satisfação. Essa ati-

tude tumultua a sociedade e só incentiva mais ainda a imoralidade, 

e a longo prazo, levará à destruição também aquele que age dessa 

forma. No entanto, se vier à tona algum evento grave, revelado por 
outras pessoas, isso evidentemente terá sido inevitável e nada se 

poderia fazer, mas, deve-se tentar ser o mais benevolente e atenci-

oso possível, para que você mesmo não venha a sofrer com isso, 
mais tarde. Portanto, os praticantes da moral suprema devem ter 

muito cuidado (1) com o significado desta máxima. 

(1) Ver Complemento, no item 4. 

 

Nota: Na versão do “Tratado...” em inglês esta máxima consta 

como: “Imparcialidade acima de tudo, mas nunca deixando de ser 

benevolente” 

Na tradução mais direta seria: 

“........................................mas sem nunca perder a harmonia”. 

 

Em português optou-se pela tradução acima, direta do japonês. 
 



– 4 – 

1a. 最高道徳の格言 (３２)公平《こうへい》を尊《たっと》ぶも円満《えんま

ん》を失《うしな》わず 

1a. (32) Imparcialidade acima de tudo, mas sem nunca 

perder a harmonia  

 この格言は、人を育て、物事を判断し処理する際の原則を述べたもの

です。 

 ここにいう「公平を尊ぶ」とは、正義の精神にもとづいて、だれをも

偏愛《へんあい》せず、何物をも偏重《へんちょう》しないということです。い

いかえれば、すべての人の権利と人格を尊重し、その天性を発揮《はっ

き》させるとともに、すべての物を適切に活用していくことです。 

 私たちは日常生活において、たえず物事の正・不正を判断しなければ

ならない場面に出会います。その際、ややもすると自分の好《す》き嫌

《きら》いの感情や、利益になるかならないかという打算的な考えにもと

づいて判断しがちです。 

 また私たちは、他人の不正を目にし、場合によってはそれを言葉や行

動によって正さなければならないときがあります。そのようなとき、自

分の利害や感情にとらわれ、偏《かたよ》った判断にもとづいて不正を正

そうとするために、かえって円満に事を処理できないことが多いので

す。 

 最高道徳では、必ず公平の原則を守り、相手の心を傷つけないように

配慮《はいりょ》するのです。そして、相手の欠点を補おうをする思いやり

の心をもって注意し、その人がみずから不正を正し成長していくよう

に、粘《ねば》り強《づよ》く気長に接していくことが大切です。 

 大勢の人の前で、正義を楯《たて》にして他人の不正を指摘し、それが

いかにも善いことであるかのように振《ふ》る舞《ま》っている人をよく見

受けます。これは自分だけが正しいという高慢心の表われであって、結

局、相手を傷つけ、心を閉じさせてしまうことになります。そのため、

かえって自分自身も傷つくことになり、周囲の人々に不快や不安を与え

ることにもなるのです。 

Esta máxima descreve os princípios que devem nortear a formação das 

pessoas, a tomada de decisões e a condução das ações. 

A expressão “imparcialidade acima de tudo” significa nenhum 

favoritismo, ou seja, uma atitude imparcial com as pessoas, e nenhuma 

supervalorização das coisas, baseado no espírito de justiça. Em outras 

palavras significa o suporte à manifestação das qualidades natas das 

pessoas respeitando o direito e a personalidade delas e, ao mesmo tempo, 

a utilização apropriada de todas as coisas. 

Em nossa vida cotidiana estamos continuamente diante de situações em 

que necessitamos decidir se determinados fatos ou circunstâncias estão 

certos ou errados. Muitas vezes – nessas situações – temos a tendência de 

tomar decisões com base na avaliação das vantagens ou das perdas, ou 

então, das simples preferências pessoais. 

Além disso, quando presenciamos erros ou ilegalidades dos outros, há 

situações em que precisamos corrigi-los com palavras ou atitudes. Nessas 

ocasiões tentamos corrigir os erros, mas, como a avaliação da situação é 

muito parcial devido ao nosso apego aos interesses, afetos, vantagens ou 

perdas, frequentemente  não conseguimos encontrar uma solução 

harmoniosa.  

Na moral suprema é imprescindível o respeito aos princípios da 

imparcialidade e a atenção para não ferir o sentimento das outras pessoas. 

E depois, com o sentimento de benquerer e de suprir suas deficiências, 

devemos chamar a atenção da pessoa cuidadosamente e – com 

relacionamento prolongado, paciente e persistente –, aguardar que essa 

pessoa cresça, perceba e corrija por si mesma, os seus erros. 

É muito comum encontrarmos pessoas que, em nome da justiça, apontam 

publicamente as irregularidades e os erros dos outros, confiantes em estar 

praticando uma ação correta. Mas, isso é uma expressão de arrogância 

interior em considerar-se a parte correta, e no final, a outra pessoa se sentirá 



– 5 – 

 また会社や各種の団体の中で、派閥《はばつ》ができたり、気の合った

人だけの特定の集団がつくられるケースがしばしばあります。これは人

間の利己心にもとづいて形成されたものですから、やがて他の派閥や集

団と摩擦《まさつ》を生じ、争いを引き起こす結果を招くのです。なぜな

ら、自分たちだけが正しいという独善《どくぜん》に陥《おちい》って、物事

の公正な判断ができなくなっているからです。 

 最高道徳では、どのような場合でも公平を尊び、他と調和して、円満

を期して進むように努めるのです。 

最高道徳の格言 (p. 80-81) 

 

ferida fechando-se ainda mais. Por causa disso, ambas se ferem resultando 

aborrecimentos e intranquilidades no entorno. 

Nas empresas e nas instituições ou associações, há ainda casos muito 

comuns de formação de facções ou de grupos específicos de pessoas com 

mais afinidade. Como isso foi desenvolvido com base no egocentrismo do 

ser humano, logo aparecerão atritos com outras facções e grupos 

provocando, como resultado, conflitos. É porque se consideram a parte 

unicamente correta e perdeu a capacidade de julgar imparcialmente os 

fatos e as coisas. 

Na moral suprema – em quaisquer circunstâncias – devemos nos esforçar 

em respeitar a imparcialidade e buscar a harmonia e a paz com todos. 

Do Kakuguen, págs. 80~81 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進め

てください。 
1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima  

1. 【判断をする場面で】「ややもすると自分の好き嫌いの感情

や、利益になるかならないかという打算的な考えに基づいて判断

しがちです。」(P.80)とあります。例えばあなたが家庭や、勤め

先、ニュースを見ながらなど、日常で他人の不正を目にしたと

き、どのような言葉がけや行動、心づかいをしているか振り返っ

てみましょう。 

1. [Ao tomar decisões...] Na pág. 80 consta: “...– temos a 

tendência de tomar decisões com base na avaliação das vanta-

gens ou das perdas, ou então, das simples preferências pesso-

ais.” Tentem refletir sobre o tipo de palavras, ações e atitudes 
suas, por exemplo, quando na sua vida diária, em casa, no tra-

balho ou enquanto assiste ao noticiário, você vê os erros e fa-

lhas de outras pessoas. 

2. 【思いやりの心をもって粘り強く】「相手の欠点を補おうとす

る思いやりの心をもって注意し、その人がみずから不正を正し成

長していくように、粘り強く気長に接していくことが大切で

す。」(P.81)とあります。あなたは他人の不正や誤りを指摘する

場合に気をつけていることはありますか。また、あなたが指摘を

受けた時に素直に聞けなかったことはありますか。その時の気持

ちを含め、他人に指摘する時に気をつけたい「心づかい」「言

葉」「行為」などについて話し合ってみましょう。 

2. [Persistência, com sentimento de omoiyari (benevolência, 

compaixão)] Na pág. 81 consta: “... com o sentimento de benque-

rer e de suprir suas deficiências, devemos chamar a atenção da 

pessoa cuidadosamente e – com relacionamento prolongado, 

paciente e persistente –, aguardar que essa pessoa cresça, per-

ceba e corrija por si mesma, os seus erros.” Você toma algum 
cuidado especial ao apontar erros e faltas de outra pessoa? E, 

quando você foi apontado, houve algo que você não gostou e 

teve que se conter? Incluindo seus sentimentos nesse mo-

mento, vamos discutir sobre “atitudes”, “palavras” e “ações” 



– 6 – 

que você gostaria de tomar cuidado ao apontar o erro dos ou-

tros. 

 

2. モラロジー研究所編『改訂 廣池千九郎語録』 
2. Citações de Chikuro Hiroike 

p.151 人心救済 

いやしくも他人の品性を指導するとか、他人の心得を仕込むと

か、他人の事業を指導してこれを儲けさすとかする場合には、念

に念を入れて、詳《つまびら》かに順序を立ててその原理と方法とを

説明して、ねばりつくような慈悲と思いやりと親切心とをもっ

て、ことばを尽くし、理を尽くして、一切終始を開示すべきで

す。こうなるには自分の利害をも感情をも捨てて、一切利己的本

能を去って仕舞うて、その相手方の心の中に、自分の慈悲心を押

し込んで、深い深い思いやりの上に、委曲《いきょく》にことばを尽

くし、理を尽くして相手方を開発し、開悟《かいご・さとらす》させて、

誤りなきように、健康になるように、その人と第三者とがともに

利益を全うするように、その家の栄ゆるように、これに対してね

ばりづよく、しがみついて教え導いて助かってもらうのでありま

す。今日各地方にて先輩になりおるすべての人々に、右のごとき

深い注意と、親切と、思いやりと、慈悲とが欠けているので、せ

っかく指導してもその結果が好《よ》くないために、自分もまた好

運を開くことができずに、その自分の努力は徒労になるのですか

ら、深く自己反省して、まず自分から最高道徳の真の更生をせね

ばいけません。 

『重訓』第二輯、四～五ページ。 

Pág. 151: Salvação da mente humana       

Quando se trata de orientar uma pessoa, quanto ao seu cará-

ter, ou instrui-la quanto ao seu estado de espírito ou postura 
mental, ou orientá-la quanto a condução de seus negócios, de-

vemos ser muito cuidadosos e seguir a ordem minuciosamente, 

explicando os princípios e métodos, com persistência e bene-

volência, omoiyari (benevolência, compaixão) e bondade, dando o me-
lhor de si no uso das palavras e raciocínios, e com a transpa-

rência, desde o começo até o fim. Para conseguir isso deve-se: 

abandonar os seus interesses e os sentimentos; deixar de lado 

todos os seus instintos egoístas; usar de toda a sua benevo-

lência para atingir o coração da outra pessoa; expressar um 
profundo sentimento de omoiyari; fazer o melhor uso da razão 

e das palavras para iluminar e despertar a outra pessoa, de 

forma que ela não venha a cometer erros; orar para que ela 

esteja sempre saudável, e que a família tenha prosperidade; e 
orientá-la com perseverança, rumo à salvação. Faltam, hoje, 

em todos os veteranos de várias regiões, a bondade, atenção, 

omoiyari e benevolência, como acima explicado, e por causa 

disso, mesmo que você se dedique bastante em orientá-la, os 
resultados não são satisfatórios, você também não vai conse-

guir melhorar a sua vida, e seus esforços serão em vão, de 

forma que tem que refletir profundamente e começar pri-

meiro – por você mesmo –, a verdadeira reforma mental 

com base na moral suprema.  

(Juu Kun, Volume 2, págs. 4-5) 

  



– 7 – 

2. ニューモラル 心を育てる言葉 366 日 2. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral” 

P.263 共に育つ心で建設的な考え方を 

 みずからの努力によってなんらかの壁を乗り越えたり、自分自身の力

で物事を達成したりしたとき、その人の心の中には自信や達成感が生ま

れます。 

 周囲の人からのせっかくの手助けも、達成感を味わって成長する機会

を奪う結果になってしまうとしたら、長い目でみればお互いの損失につ

ながります。 

 手助けをしようとする人は、その行為を受ける側の個性や能力、適性

などを見極めて、その人が本来持っている力を十分に発揮できるよう

に、心を配らなければなりません。どんなときも「自分も相手も、さら

には第三者も含めた全体の調和を図りながら、物事を発展させていく」

という、建設的な考え方に基づいて行動したいものです。 

 そこで相手を思いやることを心がけてこそ、周囲の人に安心と満足を

与え、共に大きく成長していくことができるのではないでしょうか。 

『ニューモラル』508 号 

 

P.267 「気づきにくい『我』」 

 物理学者で随筆家の寺田寅彦（1878～1935）は、次のように記して

います。 

 「狂ったピアノのように狂っている世道人心を調律する偉大な調律師

は現われてくれないものであろうか。（中略）調律師の職業の一つの特

徴として、それが尊い職業であるゆえんは、その仕事の上に少しの

P.263 Pensamento construtivo com sentimento de crescer 

juntos 

Quando uma pessoa supera o obstáculo com seus próprios esforços 

ou quando se conquista algo com sua própria força e dedicação, 
nasce no coração dessa pessoa a confiança e o sentimento de satis-

fação pela realização. 

Mas, a eventual ajuda de uma pessoa pode também impedir que você 
tenha a oportunidade de vivenciar a satisfação pela realização 

e o consequente crescimento pessoal(1), e a longo prazo, em vez 

de ajudar, resultará em danos para ambas as partes. 

A pessoa que deseja ajudar alguém deve então, avaliar primeiro a 
particularidade, capacidade, habilidade, aptidão etc. da pessoa e de-

pois disso, dar a devida atenção para que ela possa revelar plena-

mente o seu potencial. É desejável, em todos os momentos, agir com 
base em pensamento construtivo do tipo: “Vou fazer as coisas bus-

cando sempre o equilíbrio e a harmonia comigo mesmo, com o outro 

e com terceiros”. 

Sendo atencioso com os outros (ou seja, tendo omoiyari = benevolência, 

compaixão), podemos proporcionar paz de espírito e satisfação às pes-

soas do nosso entorno e com isso, crescermos juntos. 

“Nova Moral” nº 508 

(1)  Ver complemento 4.2. 

 

P. 267: O ego, difícil de percebermos      

Torahiko Terada (1878 ~ 1935), físico e escritor, escreveu: 

“Será que não existiria um grande afinador capaz afinar este mundo doido, que 

está completamente maluco como se fosse um piano doido? (...) Uma das ca-

racterísticas admiráveis da profissão de um afinador de instrumentos é que ele 

não se apega ao “eu”, no seu trabalho. Os sons possuem, originariamente, 

ritmos que se harmonizam com as leis da natureza. O afinador apenas ajuda e 

orienta até o ponto em que eles se harmonizam.” (O Afinador). 



– 8 – 

『我』を持ち出さない事である。音と音とは元来調和すべき自然の法則

をもっている、調律師はただそれが調和するところまで手を貸して導く

に過ぎない」（『調律師』） 

 人間関係の不協和音の原因は「私が私が」という「我」にあると言え

ます。自分の思いや都合にこだわって周囲に我慢や努力を強いれば当

然、不協和音が生じるでしょう。一生懸命になればなるほど視野が狭ま

り、周囲の状況や心情を思いやれなくなることも多いのです。熱心にな

ったときほど「我」に注意したいものです。 

『ニューモラル』498 号 

A causa da dissonância(1) nos relacionamentos humanos está nesse apego de-

masiado ao “eu” que sempre diz: “Fui eu que... Sou eu que... etc”. É claro que, 

se você ficar apegado aos seus próprios valores e situações, impondo aos outros 

a tolerância e dedicação, haverá dissonâncias. Quanto mais você se empenha, 

mais estreitos serão seus horizontes e mais frequentemente perderá a capacidade 

de compreensão da situação. Quanto mais empenhado e dedicado estiver, mais 

atento devo estar com o meu “eu”. 

(1) Dissonância (不協和音) = Na música, é o efeito provocado por conjunto 

de duas ou mais notas que, soando em simultâneo, formam um intervalo 

ou acorde que, no sistema tonal, é instável, necessitando de ser resolvido 

para uma consonância; desafinação. Falta de harmonia; discordância. 

“Nova Moral” nº 498 

3．『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 3. Livro: Antropologia do Sampouyoshi(1), editora PHP  

(1) 三方よし — Sampouyoshi = Em japonês, literalmente significa o “bom/bem para os 3 lados”, ou seja, “bom para você, bom para o outro e bom para a socie-

dade/entorno” ou simplificadamente, “bem de todos”. Ver mais explicações sobre esta palavra no Complemento 4.1 do material bibliográfico da Máxima 23, de 
26-jun-2023 

P.140 「公平を貫きつつ、円満を保つ」 

すべての人や物事に対して公平であることは大切です。特定の人物をえ

こひいきして、他の人を差別するようなことは絶対にしてはいけませ

ん。また、何か自分に都合がよいものを特に重んじて、それ以外のもの

を軽んじてもいけません。 

何が正しくて、何が正しくないかを判断するときも、「こちらのほうが

自分にとって都合がよいから」などと考えてはいけません。必ず公平な

条件のもとに、公平な判断を下すのです。 

相手の正・不正の判断には公平を期しますが、不正であるという判断の

もとにこれを正そうとする際も、できるだけ相手を傷つけないようにし

なければなりません。たとえどんな悪事であっても、それを注意する際

P.140: Sempre firme na imparcialidade para manter o 

equilíbrio e harmonia             

É importante ser imparcial (justo) com todas as pessoas e os fatos. 

Nada de favorecer uma pessoa específica e discriminar outras. E, 
também, não se deve dar atenção especial somente para algo que 

lhe convém, desprezando as demais coisas. 

Quando tiver que decidir entre o que é certo e o que não é, não 

pense: “Esta opção é a mais vantajosa para mim”. Tome sempre as 
decisões justas (imparciais) com base nas condições justas (impar-

ciais). 

Para se decidir se uma pessoa está certa ou errada, espera-se tam-
bém um julgamento imparcial; mas, no caso de alguma coisa errada 

dela que se quer corrigir, deve-se fazer de modo a não ferir essa 

pessoa, da melhor forma possível. Mesmo que tenha sido uma ati-
tude muito maléfica, a advertência deve ser feita discretamente sem 

que as demais pessoas saibam. Deve-se dedicar para a salvação da 



– 9 – 

には、他の誰にもわからないように、密かに本人に伝えます。そうした

思いやりの心をもって円満な関係を維持しながら、相手の心を救ってい

くのです。 

正義を振りかざし、人の悪事を声高に世間に向かって叫ぶのは、相手の

心を深く傷つけることによって、自分が快感を得ているだけにすぎませ

ん。そうした行動は、人の心を傷つけ、反発を招くだけであり、それに

よって自分の心もまた荒んでいくことになります。 

公平でありつつ、円満も保つようにするのが、本当に相手のためを思っ

た指導といえるのではないでしょうか。 

pessoa, procurando manter um relacionamento de harmonia, e sen-

timento de omoiyari (benevolência, compaixão). 

Quando você esbraveja para todo mundo as más ações e atitudes de 

uma pessoa – como se você estivesse exibindo a sua própria integri-

dade – está apenas buscando a sua satisfação interna mediante fe-

rimento profundo no sentimento da outra pessoa. Tais atitudes ape-
nas ferem o coração e provocam a revolta nessa pessoa, e essa sua 

atitude prejudicará também o seu próprio coração. 

Uma atitude imparcial, neutra, que procura sempre buscar a harmo-
nia, é o conselho adequado pensando verdadeiramente na outra pes-

soa. 

4．補足資料 

4.1 改訂 廣池千九郎語録』 

４．Complementos:  

4.1. Citações de Chikuro Hiroike 

P.155・人心救済 

助けたい一心からではあるが、決して相手のキズに強くさわるな。浅い

傷でも痛い。古い傷でもなお痛いもの。だから、真綿で傷をそっとくる

むような温かい心で温めながら、徐々に接しているうちに、先方は自然

に助かるのです。低い、やさしい思いやりの心が大切です。伝統の命に

心から服してこそ、根がついているから、話ひとつで先方が助かるので

す。 

香川景三郎・初音『まことの心』、139～140 ページ 

Pág.155 – Salvação da mente humana 

Mesmo que você realmente queira socorrer/ajudar uma pes-

soa, nunca toque com força nas feridas dela. Mesmo que sejam 
superficiais, as feridas são doloridas. Até mesmo as feridas an-

tigas, ainda doem. Por isso, procure agir com a sua benevolên-

cia calorosa, como se fosse envolver a ferida com algodão ma-

cio, e à medida que você se aproxima gradualmente da pessoa, 
ela mesma encontrará naturalmente a salvação. É muito im-

portante o seu coração, seu sentimento de humildade, genti-

leza e máxima atenção para com a pessoa. Quando você 

mesmo estiver, de coração, humilde, respeitoso e obediente 
perante os Ortolinos, estará também enraizado no ensina-

mento e as suas palavras acabam encaminhando as pessoas 

para a salvação. 

Kagawa Keizaburo & Hatsune: “Sentimento de sinceridade”, págs. 139-140 



– 10 – 

4.2. Trecho de um filme utilizado nos cursos do Itapeti Center, 心開けば心の花咲くーKokoro hirakeba kokoro no hana 

saku (Quando se abre o coração, as flores também se abrem) 

 

Nem sempre uma ajuda é oportuna!!! Podemos estar impedindo que uma pessoa tenha a oportunidade de vivenciar a satisfação 

pela realização e o consequente crescimento pessoal... 

 

Certa vez eu fui pescar trutas... Tinha que usar um barco para pescar. Uns 50 metros à minha frente estava o pai e filho também 

pescando num outro barco. E esse dia, para mim estava muito fraco e os peixes não vinham... E então fiquei observando o menino. E 

aí, o garoto fisgou um peixe que parecia ser grande porque lutava muito... E o garotinho lutava para trazer o peixe, ficava em pé, 

balançava, gritava, quase que caiu do barco, e o pai, ao lado, não fazia nada... Eu fiquei olhando tudo isso e fiquei aborrecido com esse 

pai. -Ei! Vê se faz alguma coisa, né? Não vê que o menino está com dificuldades?...pensei.  

E aí, prestei mais atenção e percebi que o menino não usava os dois braços. Lógico! Era deficiente de um braço, e então, só com um 

braço ele tentava trazer o peixe que fisgou. Era um perigo, pois podia cair do barco. O pai estava muito atento aos movimentos do 

filho, mas, nada fazia para ajudar. - Poxa, que pai indiferente, desumano, devia ajudar né?...eu pensava... E depois de muito tempo o 

garotinho conseguiu trazer o peixe, e aí percebi que o pai estava chorando de tanta emoção. O menino gritava: “- Pai, consegui, 

consegui pegar o peixe!” E os dois se abraçavam de tanta alegria e emoção.  

Quando eu vi isso, me arrependi de ter pensado dessa forma, xingando o pai que não fazia nada. Na verdade, eu, que não percebi esse 

lance do pai, fui muito mais medíocre. O pai, evidentemente queria ajudar o filho, mas, ele queria que o filho fizesse isso com o esforço 

próprio, sem depender de ninguém para poder ele próprio sentir o sabor da vitória, e então ficou segurando essa vontade de ajudar-lhe, 

até os limites da capacidade do menino, e por isso ficava só observando... 

- Fim – 


