
165 

57. Ouça a Verdade com serenidade: Ignore as 
trivialidades 88  

 – Taizen Miti Wo Kiki Saji Wo Kaerimizu – 

Listen to the truth calmly: ignore trivialities 

[25.jan.2010] [17.dez.2020] 

 

 

Esta máxima diz respeito à ordem das coisas quando aprendemos 
e praticamos a moral suprema. 

A Verdade aqui se refere à moral suprema, e as trivialidades 
significam os pequenos fatos ou problemas que não tem relação 

com o foco das coisas. Esta máxima nos alerta sobre a necessidade 
de distinguir bem o foco das coisas, sem se apegar às coisas 
supérfluas – em nenhuma hipótese –, e avançar no estudo e a 
prática da moral suprema com fé e firme convicção. 

Por exemplo, ao organizarmos as reuniões de moralogia, o 

objetivo é sempre o desenvolvimento e a salvação da mente 

humana. No entanto, como estamos preocupados com o número 
final de participantes, em geral ficamos contentes quando 

comparece um grande número de pessoas ou então, 
decepcionamo-nos com um pequeno número. E também, na 
condução dessa reunião, preocupamo-nos mais com a forma e os 
ritos convencionais das coisas não chegando a pensar muito nas 

 
88   Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema 
(Número 8.89): Listen to the truth calmly: ignore trivialities. One who intends to 
practice supreme morality should, for example, arrive at lecture meetings on supreme 
morality punctually, laying aside everything else. During the lectures, no one, in any 
case, should greet or converse with anybody, except, of course, when there happens to 
be an emergency, such as sudden illness or the like. At the beginning and at the end of 
such a lecture, people should worship God to show gratitude for having been able to 

attend. During the lecture, however, one should worship God in mind only without 
showing it outwardly. 

166 

transformações da sociedade ou colocando-nos na situação dos 
ouvintes. Com essa forma de apego não conseguiremos atingir o 

objetivo verdadeiro. 

Mesmo quando somos convidados para as reuniões, em geral 
associamos a moral com algo muito cheio de formalismos, ou um 
conjunto de regras impostas e usamos de diversos pretextos para 
nos afastarmos. Pode-se dizer que isso é um grande equívoco com 

relação à essência da moral. Mesmo que seja para participar das 
reuniões de estudo da moral, é necessária uma postura pró-ativa, 
de ter a iniciativa em “arrumar um tempo para estudar”, em vez de 

atitudes passivas como “aproveitar a folga para estudar”. 

Em ambos os casos devemos compreender bem o objetivo real das 

reuniões tomando o cuidado de não inverter a ordem das coisas, 
apegando-nos tão somente às circunstâncias pessoais e 
formalismos convencionais.  

Quando se tratam de atividades prediletas ou prazerosas em geral 
somos ativos e tomamos a iniciativa, mas, com relação às práticas 
da moral e a elevação do caráter – que são verdadeiramente 

valiosas para a nossa vida –, somos muito passivos e temos pouco 
interesse. Isso acontece porque somos facilmente dominados pelo 
sentimento de egoísmo. Por isso, é necessário sabermos distinguir 
o essencial do trivial e tomarmos a iniciativa em ouvir a moral 
suprema e esforçarmo-nos para o desenvolvimento e salvação da 

mente humana – visando à elevação do nosso espírito moral. 

Quando a semente da benevolência germinar em nosso coração, 
fazendo extravasar o espírito de sinceridade verdadeira, o apego às 
pequenas vantagens imediatas e às preferências pessoais baseadas 
na emoção desaparece naturalmente, e conseguiremos avançar na 

prática da moral suprema com a plena serenidade.  

Do Kakuguen, págs. 130~131  


