
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 23, 26-Jun-2023 

  

  



– 2 – 

  
 

Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro Hiroike, 1ª edi-
ção em japonês, 1926 

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 2002 
Máximas da Moral Suprema, Redação revisada e comple-
mentada em 1984 

  
 

Antropologia do Sampouyoshi, Editora PHP 366 dias com as palavras da Nova Moral Máximas da Moral Suprema, versão em português 

   

  



– 3 – 

１．新版『道徳科学の論文』第9 冊 第8 章 
1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 em japonês (em 

inglês: Vol. 3) – (Redação original de 1926)   

（10）真理と人格と調和して併せ尊ぶ 【九冊目 p.331】 

 真理は人間の道徳及び道徳を伴う知識の淵源《えんげん》でありますから、道徳

及び信仰の対象であります。しこうしてその真理を実現せしものは聖人・準聖

人及びその他の道徳家であって、その人格の力が一般人間の道徳及び信仰を支

配するのであります。かくてそのいわゆる人格は、単に知識をもって認識する

ところの真理の範囲を超越して、知のほかに情・意を具備するものでありま

す。故に人間の道徳及び信仰を実現さする動力は、真理のみにては不十分であ

って、必ず人格の力を要するのであります。しこうしてその聖人もしくは準聖

人の事跡には、いずれも一貫せる人格の象徴があって、吾人《ごじん》の精神的

及び物質的生活に対して一定の標準を示しておるのであります。故に最高道徳

は、真理を尊ぶと同時に、その生きたる精神的伝統の人格を尊び、理解と感激

と、正当なる判断とによって、その慈悲心を涵養《かんよう》し、且つこれを発揮

するのであります〈第一巻第十二章第三項及び第十四章第八項第六節参照〉。 

Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema (Número 8.10): 

Respect both truth and personality harmonized as one. Truth is at once the origin of 

morality and that of knowledge accompanied by morality. It is therefore the object of morality 

and of faith. It was the sages, quasi-sages and other men of morality who revealed truth in 

human life, and it is their power of personality that rules over people in general in matters of 

morality and faith. Their so-called personalities extend beyond the scope of such truth as is 

merely perceived by knowledge. It contains not only intellect but also sentiment and will. As a 

motive power that enables man to realize morality and faith, truth alone is not sufficient and 

the power of personality is always necessary. Every achievement of each sage or quasi-sage 

reflects an unfailing symbol of consistent personality which sets up a definite standard for our 

spiritual and material lives. The practice of supreme morality requires, therefore, respect for the 

living personalities of the exponents of the spiritual ortholinon as well as for the truth itself and 

the cultivation and display of the spirit of benevolence by means of understanding, gratitude 

and fair judgment (See Book One, Chapter 12. III and Chapter 14, VIII, vi). 

 

A verdade é a origem da moralidade e do conhecimento moral do 

homem. A verdade, portanto, é objeto da moralidade e da fé. Foram 

os grandes mestres e outros notáveis de elevada moralidade que 

revelaram a verdade em vida, e é a força de personalidade deles 

que comanda as questões de moralidade e fé nas pessoas, em ge-

ral. Essa personalidade transpõe a verdade circunscrita pelo conhe-

cimento, incluindo também o conhecimento/sabedoria, emoção e 

vontade. Por isso, a verdade — por si só — não é suficiente como 

força motriz para concretizar a moralidade e a fé no ser humano, e 

o poder da personalidade é sempre necessário. Assim sendo, nas 

atitudes dos grandes mestres há um padrão consistente de perso-

nalidade que indica a direção que devemos seguir, na nossa vida 

material e espiritual. A prática da moralidade suprema requer, por-

tanto, o respeito à verdade e ao mesmo tempo, à personalidade do 

ortolino espiritual hoje presente, assim como, o desenvolvimento e 

manifestação do seu sentimento de benevolência por meio da com-

preensão, gratidão e justo julgamento/decisão.  

(Versão em japonês, Tomo I, Capítulos XII.3 e XIV.8.6) 

 

 

1a. 最高道徳の格言 （10）「真理と人格と調和して併せ尊ぶ」 1a. (23) Respeitar a verdade e a personalidade, em harmo-

nia total 

 この格言は、品性向上のための基本的態度を示したものです。 Esta máxima nos indica a atitude básica necessária para a elevação do caráter. 



– 4 – 

 ここにいう「真理」とは、自然の法則のことで、人間の正しい知識および道徳の源泉

です。それは、神の実質である正義と慈悲を意味しています。「人格」とは、一般に、

知的、情緒的《じょうちょてき》、道徳的能力の総体をいいますが、ここでは、この真理

を体現した聖人および高徳な人々の人格をさしています。私たちが最高道徳を学び品性

を向上させていくためには、この真理と人格をともに尊重していかなければなりませ

ん。 

 ところが今日の教育は知育に偏《かたよ》り、徳育は軽視されがちです。また、私たち

が道徳を学ぶ場合にも、理論と実践のどちらか一方に偏ることが多いのです。教育の理

想は、知徳一体《ちとくいったい》、情理円満《じょうりえんまん》の人格を形成すること

にあります。そこで、品性を向上させるためには、真理を知的に理解するとともに、必

ず偉大な人格の感化を必要とするのです。 

 私たちが道徳実行の模範《もはん》とするソクラテス、イエス、釈迦、孔子などの諸聖

人の人格に共通する主な特質としては、次の五つがあります。 

（一）聖人は神を認め、神の心である慈悲を体得しました。 

（二）聖人は自己の利害をまったく離れて、人心の開発救済に身命《しんめい》をささ

げました。 

（三）聖人は人類の平和を目的として、その実現に努力しました。 

（四）聖人は人生を深く探究し、人類に究極の生き方を示しました。 

（五）聖人は知徳一体を説き、正しい知識を尊重しました。 

 このように、聖人といわれる人々は、自然の法則である真理を体得して、私たちの精

神的、物質的生活に対して一定の標準を示し、人類に安心、平和、幸福実現の原理を明

らかにしたのです。 

 聖人の事跡には、いずれも私たちの魂《たましい》を覚醒《かくせい》させ、真実の生き

方へと導く偉大な感化力があります。真理を体得し実現した聖人や高徳な人々の人格の

力が、私たちに感激を与え、道徳や信仰の原動力となるのです。 

Aqui a “verdade” refere-se à lei da natureza, que é a origem do correto 

conhecimento do ser humano, ou seja, da moral. Isso significa a essência de Deus, 

que é a benevolência e a justiça. A “personalidade” em geral tem sido interpretada 

como o conjunto que reúne a habilidade(ou capacidade) intelectual, a emotiva e a 

moral. A máxima está se referindo à personalidade dos Grandes Mestres e demais 

pessoas de elevada virtude – que expressaram esta verdade. Para estudarmos sobre 

a moral suprema e elevarmos o caráter devemos respeitar esta verdade e a 

personalidade. 

No entanto, a educação moderna tende a valorizar o conhecimento intelectual 

deixando a formação virtuosa num segundo plano. E quando nós estudamos sobre 

a moral, em geral estamos optando pelo seu lado teórico ou o lado prático. A 

educação ideal é a que visa à formação da personalidade – reunindo o 

conhecimento e a virtude e a harmonia entre a razão e a emoção. Para elevarmos o 

caráter, portanto, será necessário compreender teoricamente a verdade e, ao mesmo 

tempo, a influência positiva de uma pessoa de elevada personalidade. 

Podemos elencar as seguintes 5 características comuns às personalidades dos 

Grandes Mestres como Sócrates, Jesus Cristo, Buda e Confúcio, que são o exemplo 

de práticas morais: 

1. Os Grandes Mestres reconheceram a existência de Deus expressando a 

benevolência, que é a essência do sentimento de Deus. 

2. Os Grandes Mestres revelaram o desapego completo aos interesses pessoais 

dedicando-se inteiramente para iluminação e salvação das pessoas. 

3. Os Grandes Mestres objetivaram a paz da humanidade dedicando-se para a 

sua concretização. 

4. Os Grandes Mestres pesquisaram profundamente a vida indicando à 

humanidade o exemplo finalíssimo de um estilo de vida. 

5. Os Grandes Mestres pregaram a inseparabilidade do conhecimento e da 

virtude respeitando o conhecimento intelectual correto.  

E assim, os Grandes Mestres assimilaram a verdade da lei da natureza indicando-

nos um referencial para a nossa vida espiritual e material e iluminando a 

humanidade para a concretização da tranquilidade, paz e felicidade. 

Na trajetória dos Grandes Mestres há episódios que nos influenciam enormemente 

e despertam a nossa alma para a verdadeira forma de viver. É a força da 

personalidade – dos Grandes Mestres e das demais pessoas virtuosas – que estimula 

o nosso coração e se transforma na fonte de energia da fé e da moral. 



– 5 – 

 最高道徳では、真理を尊ぶと同時に、精神伝統の人格を尊び、理解と感激と強い意志

をもって、慈悲心を涵養《かんよう》し発揮《はっき》していくのです。 

最高道徳の格言 (p. 62-63) 

Respeitando a verdade e ao mesmo tempo, a personalidade do Ortolino Espiritual, 

devemos – na moral suprema – cultivar e exercitar o sentimento de benevolência, 

com compreensão, emoção e grande força de vontade. 

Do Kakuguen, págs. 62~63 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima  

 

1. 【感化を受ける】「品性を向上させるためには、真理を知的に理解するとと

もに、必ず偉大な人格の感化を必要とする」（P.62 の左から3 行目）とありま

す。あなたは人格の感化を受けた経験はありますか？そこから何を学びました

か。話し合ってみましょう。 

2. 【生き方】「（一）聖人は神を認め、神の心である慈悲を体得しました。

（二）聖人は自己の利害をまったく離れて、人心の開発救済に身命をささげま

した。」(P.63の右から2 行目)とありますが、日常生活の中で、具体的にどの

ように実行することが、できるでしょうか？話し合ってみましょう。 

1. 【Receber influências positivas】Nesta Máxima consta que: Para 

elevarmos o caráter, portanto, será necessário compreender teoricamente 
a verdade e, ao mesmo tempo, a influência positiva de uma pessoa de 
elevada personalidade. Você já percebeu, alguma vez, como é a influência 
positiva de personalidade? O que você aprendeu com isso? Tentem con-

versar sobre isso. 

2. 【Estilo de vida, modo de vida】Nesta Máxima consta que: (1). Os 

Grandes Mestres reconheceram a existência de Deus expressando a bene-
volência, que é a essência do sentimento de Deus. (2). Os Grandes Mes-

tres revelaram o desapego completo aos interesses pessoais dedicando-se 
inteiramente para iluminação e salvação das pessoas. Como podemos pra-
ticá-los na nossa vida cotidiana? Tentem conversar sobre isso. 

2. ニューモラル 心を育てる言葉 366 日 2. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral” 

P.141「よい人柄をつくる」 

 「あなたのお子さんは成績がよい」「あなたのお子さんは人柄がよい」ーーー親とし

て喜ばしく思えるのは、どちらの褒め言葉でしょうか。 

 国立教育研究所長などを務めた平塚益徳氏(1907～1981)は、品性の育成ということ

を大切に考えるイギリスでは、前者のように言われたとき、ほとんどの親は、あまり喜

ばないと述べています。「頭がいい」というのは、「切れる刃物を持っている」と言わ

れたのと同じだからです。知識とは、悪く使えば人を傷つける材料にもなるため、単な

る「知識の人」はむしろ軽蔑されるというのです。 

 さまざまな教科を学んで社会人として必要な知識や情を身につけ、自分の可能性を高

める努力をするのは大切なことです。しかし、それらを真に生かすための品性を養うと

いうことに、私たちはもっと目を向けるべきではないでしょうか。 

 

Pág.141: Desenvolvendo, formando um bom caráter   

“Seu filho tem boas notas” ou “Seu filho tem uma boa índole” — quais pa-

lavras de elogios deixam vocês felizes, como pais? 

Masunori Hiratsuka (1907-1981), que atuou como diretor do Instituto Na-

cional de Pesquisas da Educação, dizia que na Inglaterra, onde a formação 

do caráter é valorizada, a maioria dos pais não ficaria muito satisfeita com 

a primeira frase. É porque eles pensam que o fato de “ser inteligente e ter 

boas notas” é o mesmo que possuir “uma faca afiada”. O conhecimento, 

quando mal utilizado, é também um meio para ferir as pessoas, e por isso, 

uma mera “pessoa com conhecimentos” é — ao contrário — menosprezada. 

É sim, importante estudar vários assuntos, adquirir vastos conhecimentos 
necessários como um membro da sociedade e se esforçar para aumentar o 
seu potencial. Mas, será que não deveríamos dar mais atenção para a 



– 6 – 

P.321「知識」を真に生かすもの 

 いい学校を卒業すれば、その後の人生は保証される ― これは本当でしょうか。 

 私たちは、ともすると知識や学歴には絶対的な価値があり、人間としての価値を決定

するものであるかのように錯覚していることがあります。しかし知識は、それ自体に価

値があるわけではありません。知識を何のために、どのように生かしていくのかが重要

です。それを知るのが「学ぶこと」の意味であり、目的なのではないでしょうか。 

 知識を真に生かすのは、その人の「人柄」です。だからこそ道徳性や人間性、つまり

心を育てる教育が必要とされるのです。 

 大人世代は、学ぶ意味や目的を次世代にしっかりと伝えていくためにも、まず次世代

の子供たちがどのような人間になってほしいのかを、自分の生き方と照らし合わせ、あ

らためて問い直していく必要があるのではないでしょうか。 

formação do caráter, capaz de realmente fazer o melhor uso desses conhe-
cimentos? 

 

P.321 O que realmente dá “vida” ao “conhecimento”   

“Formar-se em uma boa escola garante o resto de sua vida.” Será isso uma 
verdade? 

Muitas vezes temos a ilusão de que conhecimentos e formação escolar são 
valores absolutos que determinam o nosso valor, como ser humano. Ocorre 
que o conhecimento — por si só — não tem valor. O importante é como e 
para que fim você utiliza o conhecimento. O objetivo do “estudo, apren-
dizado” é para descobrir isso, não acha? 

O que realmente dá “vida” ao conhecimento é o “caráter/personalidade” de 
quem realmente faz o seu uso. É por isso que precisamos de moralidade e 
humanismo, ou seja, de uma educação que desenvolva a mente, o senti-
mento, o coração das pessoas. 

A fim de difundir para a próxima geração o significado e o objetivo do “es-
tudo, aprendizado”, a geração adulta deve, primeiro, se perguntar que tipo 
de pessoa deseja aos seus filhos (próxima geração) e compará-lo com seu 
próprio estilo de vida. Não acham? 

3．『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 3. Livro: Antropologia do Sampouyoshi(1), editora PHP  

(1) 三方よし — Sampouyoshi = Em japonês, literalmente significa o “bom/bem para os 3 lados”. Ver mais explicações sobre esta palavra no Complemento 4.1 

P.20「調和のとれた円満な人」 

 どんなときでも優しく、温かく、謙虚で、思いやりの心を失わず、他人の幸福を願い

ながら生きていきましょう。 

 もちろん、人によって、行為や言葉の受け取り方はさまざまです。こちらが相手を思

い、一所懸命に努力していても、悪口を言われたり、あざけられたりすることもありま

す。 

 しかし、相手からどう思われようとも、相手のことを思いやる気持ちを忘れてはいけ

ません。どんな人格者でも、万人から好かれるわけではないのです。ただただ謙虚であ

り続けることが大切です。 

Pág. 20: Pessoa de harmonia, equilibrada   

Sejamos uma pessoa que sempre transmite gentileza, calor humano, hu-
mildade e sentimento de Omoiyari (2) (atenção, consideração ao próximo) 
e vive o dia a dia desejando a felicidade das outras pessoas. 

É claro que as pessoas têm maneiras diferentes de receber as nossas pa-
lavras e ações. Mesmo que você pense no bem de uma pessoa e se esforce 
com a melhor das intenções, pode acontecer de ser criticado ou ridiculari-
zado. 

No entanto, não podemos nunca esquecer do sentimento de Omoiyari 

(atenção, consideração) ao próximo, não importando o que a outra pessoa 

possa estar pensando. Por mais que uma pessoa seja notável e admirável, 



– 7 – 

 調和のとれた、円満な人間になることを目指しましょう。 

 言わなくてもいいことは決して言わず、必要なことはきちんと話すことが大切です。

自分の意見に執拗にこだわってはいけません。また、優柔不断だったり、ゆっくりしす

ぎたり、せっかちになりすぎたりして、人に迷惑をかけないようにしたいものです。 

 道徳的に生きることを心がけ、温かい春の日の光のように優しい心を持つ、「調和が

とれた円満な人」は、自然に優しく柔らかい顔つきになっていきます。奥ゆかしさと威

厳とを兼ね揃え、言葉遣いも行動も、慎重で親切なものになるでしょう。すると、目上

の人からは愛され、同僚や後輩から尊敬され、仕事の関係者からも信頼され、喜びに満

ちた人生を送れるはずです。 

(2) Omoiyari (思いやり) = Palavra em japonês com múltiplos significados, 

dentre os quais: benevolência; pensamentos, sentimentos e atitudes que 
decorrem de você colocar-se no lugar da outra pessoa. Poderia ser “empa-
tia”, benquerer, consideração ao próximo, afeição, pensar no outro etc. 

Optou-se por manter a “empatia” como tradução de Kyou Kan (共感) ado-

tando-se para (思いやり) a leitura romanizada de origem que é Omoiyari. 

Ver mais explicações no estudo da Máxima 28, de 06-set-2021. 

 

P.136「知識や感情を超えて」 

 私たちは、自らの日々の生活を省みて、誠実な生き方を志したなら、さらに次の段階

では、そうした生き方を人に伝え、導くことで、その人の心を救っていけるように取り

組まなければなりません。そうして自分自身の立場を超え、世のため人のために献身的

に生きる人を増やし続けることができれば、世界は少しずつでも平和に近づいていくと

考えられるからです。 

 こうした生き方や考え方を人に伝える際には、どのような動機をもとに、どのような

態度で接していくかが重要となります。 

 人によっては、さまざまな教えを学んで得た「知識」を、まるでひけらかすように話

したりする場合があります。単に道徳を理論的に説明しようとするだけの人もいます。

相手のことが感情的に許せないとか、自分の利害に関わるからという理由で、自分にと

algumas pessoas podem não gostar dela. É importante, portanto, apenas 

permanecer na humildade. 

Procure ser uma pessoa de harmonia, equilibrada. 

Se algo não precisa ser dito, não fale; mas as coisas necessárias precisam 

ser ditas, com clareza. Não seja insistente demais com a sua opinião. De-

vemos nos esforçar para não ser indeciso, lento demais, ou muito impaci-

ente, visando não incomodar ou inquietar as pessoas. 

Uma “pessoa de harmonia, equilibrada” que vive moralmente e tem uma 

alma generosa e calorosa como os raios solares de uma primavera, de-

senvolverá naturalmente um semblante carinhoso e benévolo. Combi-

nando classe, primor e dignidade, suas palavras e ações serão cuidadosas 

e finas. Pessoas desse tipo serão estimadas por seus superiores, respeita-

das por seus companheiros do trabalho e pelos mais jovens, terão credi-

bilidade nas relações profissionais e certamente poderão viver uma vida 

plena de alegria. 

 

 

 

Pág. 136: Superando a razão (conhecimentos) e a emoção 

Se refletirmos sobre nossa vida cotidiana e se aspiramos a um modo de 
vida com sinceridade, então, o próximo passo deveria ser o de transmitir 
às demais pessoas esse modo de vida e orientá-las para que elas também 
consigam encontrar a salvação espiritual. E assim, encaminhando as pes-
soas para que elas mesmas superem a situação, e aumentando o número 
de pessoas dedicadas para o bem do próximo, o mundo se aproximará 
gradualmente da paz. 

No entanto, ao transmitir aos outros o seu modo de pensar e de viver, 
torna-se muito importante analisar a sua motivação para isso e quais ati-
tudes você vai tomar. 

Há pessoas que falam sobre os “conhecimentos” obtidos de vários ensi-

namentos como se quisessem ostentar. Outras, procuram fazer a aborda-
gem simplesmente teórica sobre a moralidade. Há também pessoas que 
tentam doutrinar alguém meramente por interesse, ou porque foi atin-
gido emocionalmente e não o perdoa, ou então, por desejar que se torne 
uma pessoa melhor ou mais conveniente para você. Todos eles, no 



– 8 – 

って都合のよい人間になってもらおうとして教え諭す人もいるかもしれません。しか

し、それらはいずれも道徳を伝えようとする動機そのものが間違っています。 

 そうしたときは純粋に相手に幸せな人生を送ってほしい、悩み苦しみを乗り越えてほ

しいという慈悲の心から出発することが大切です。深い慈しみの心があるからこそ、相

手も自然とこれを感じ取り、その心を本当に救うことにつながるのです。 

 

 

P.186「道徳的な生き方を世界に広げる」 

 「人類の教師」ともいわれる世界の諸聖人たちは、私たちに人としてのよりよい生き

方を示してくれました。これを学んだなら、自分自身の成長を目指すだけでなく、自分

と関わり合いのある他の人たちに、そうした生き方を伝えていく必要があります。これ

は単に知識として教え諭すという意味ではなく、自分自身の生きる姿をもって相手に感

化を与えるのが重要ということです。 

 何より大切なことは、相手の立場や人格を尊重することです。どんなに自分がよいと

思っていることでも、相手の気持ちに配慮せず、性急に説得しようとするのでは、押し

つけと受け取られたり、反発を招いたりすることにもなりかねません。相手のすべてを

受け入れ、相手の喜びや悲しみに共感するような、低く柔らかく温かい思いやりの心を

持って接するのです。そうしてこそ、相手との間に精神的な絆が生まれ、相手の心に感

化を与えることができるのでしょう。 

 そうして道徳的な生き方に目覚めた人が、さらに別の人を目覚めさせることを繰り返

していきます。するとその輪は、やがて世界に広まっていくでしょう。いつの日か、世

界中の人々が利己心を捨てて道徳的な生き方をするようになったら、平和な世の中が現

出するはずです。 

 

 

 

P.194「真理と人格とを調和させる」 

entanto, estão errados quanto à motivação para difundir/propagar 
a moralidade. 

É muito importante – nesse caso – começar com a sua prática do sen-

timento genuíno de benevolência, em desejar verdadeiramente que a 
outra pessoa tenha uma vida feliz e consiga superar as preocupações e as 
dores. É precisamente a sua benevolência profunda que faz a outra 
pessoa perceber a sua sinceridade — com naturalidade — e que vai 
iluminá-la para a verdadeira salvação. 

 

Pág. 186: Propagar ao mundo o modo de vida baseado na ética e 
moral 

Os “mestres da humanidade” nos indicaram — por meio de seus ensina-
mentos — o melhor modo de vida, como seres humanos. Uma vez que 
aprendeu isso, você não deve se limitar a buscar apenas o seu próprio 
crescimento; é necessário propagar e difundir esse modo de vida a outras 
pessoas com quem você interage. Isso não significa simplesmente difundir 
o ensinamento, como conhecimento ou teoria. Será muito mais importante 
o seu próprio modo de vida, como exemplo que sensibilize e influencie 
as demais pessoas. 

O mais importante é o respeito à situação da outra pessoa e à sua perso-

nalidade. Por melhor que seja a sua intenção, a tentativa de persuadi-la 
rapidamente, sem levar em consideração os sentimentos dela, pode ser 
interpretada como cobrança e provocar uma reação negativa. É necessário 
interagir com a pessoa de forma humilde, suave, calorosa, com omoiyari 
e disposição de aceitar a pessoa tal como ela é, e empatia com as alegrias 

e tristezas dela. É dessa forma que nasce o vínculo espiritual com a outra 
pessoa, influenciando e sensibilizando positivamente o coração dela. 

Com isso, uma pessoa que percebeu e despertou para um modo de vida 
baseado na moral, começa a atuar para despertar outra pessoa, e assim 
sucessivamente. E dessa forma, a rede vai se ampliando podendo alcançar 

o mundo inteiro mais adiante. Em algum dia, quando as pessoas de todo 
o mundo deixarem de lado o egoísmo e aprenderem a viver com base na 
ética e moral, certamente um mundo pacífico emergirá. 

 

Pág. 194: Promover o equilíbrio e harmonia entre verdade e per-
sonalidade 

A fonte/berço da moralidade do homem e do seu conhecimento é a “ver-
dade” que permeia o nosso mundo (universo cósmico). É a lei da 



– 9 – 

 道德および人間の知識の源となっているのは、世の中(宇宙)の「真理」です。

それは自然の法則であり、宇宙の因果律(原因・結果の法則)であるといえま

す。 

 歴史上の聖人たちは真理を悟り、これを基にして真理を読み解く言葉を発し

つつ、自らの振る舞いや実践で道徳的な生き方を示してくれたわけです。つま

り、真理を体得した聖人たちは、皆一様に道徳家であったといってよいでしょ

う。 

 聖人たちがたくさんの人たちの心をつかみ、感動させ、信仰に導くことがで

きたのは、彼らが道徳的に素晴らしい「人格」を備えていたからです。ここで

いう人格とは「知情意」、つまり知識・知性と感情、意志などを総合したもの

と考えてください。 

 つまり、真理をただ論理的に説明するだけでは、人の心には響かないという

ことです。聖人たちは、真理を説くとともに、慈悲の心で人々を受け入れ、温

かい言葉で相手の心を救い、人々を大きな感動で包んだのです。歴史に残る聖

人たちの記録を見ると、人々を感動させた逸話がたくさん含まれています。ま

たその逸話から、聖人たちの人柄、人格をしのぶことができます。真理を理解

し、同時に人格を磨いていくことによって、私たちは道徳的に大きく成長でき

るのです。 

 

（注）自然の法則 

 宇宙自然のはたらきとは、万物を生成化育する営みです。それは、すべての存在に秩

序と調和をもたらし、全体を持続的に生成発展させようとするはたらきです。これは一

般には、自然の理法または自然の摂理と称され、そこには一定の法則がはたらいている

ことが分かります。モラロジーでは、これを「宇宙自然の法則」または「自然の法則」

と呼んでいます。私たちは、この法則に逆らって生存することはできません。 

natureza(3), e também a lei da causalidade (a lei de causa e efeito) do 
universo cósmico. 

Os grandes mestres da humanidade que aparecem na história captaram 

essa verdade proferindo palavras nela baseadas, e ao mesmo tempo, de-
monstraram um modo de vida baseada na moral por meio de suas próprias 
atitudes e exemplos. Pode-se dizer que os grandes mestres, que percebe-
ram essa verdade, foram todos seguidores e cumpridores da ética e da 
moral. 

Os grandes mestres conseguiram conquistar o coração de muitas pessoas, 
comovê-las, e encaminhá-las para a fé por causa da qualidade moral re-
fletida na sublime “personalidade” deles. Personalidade, aqui deve ser 
entendida como o conjunto que reúne “conhecimento/sabedoria, emo-

ção e vontade”. 

Isso significa que você não vai conseguir atingir as pessoas simples-
mente explicando a verdade por meio de teoria. Os grandes mestres 
pregavam a verdade, mas ao mesmo tempo, com a benevolência deles, 
recebiam e aceitavam as pessoas, proporcionavam a salvação da alma 

com palavras calorosas, e com isso envolviam as pessoas numa grande 
emoção. Nos registros da história dos grandes mestres há muitos episó-
dios inspiradores. Além disso, pelos episódios registrados, podemos per-
ceber os traços de personalidade dos grandes mestres. Compreendendo a 
verdade, e ao mesmo tempo, aprimorando a nossa personalidade, pode-
mos crescer e evoluir moralmente. 

 

 

(3) A lei da natureza: A obra cósmica da natureza é um processo de 
criação, crescimento e desenvolvimento de todas as coisas. É a obra 
de prover todas as criaturas e promover o desenvolvimento susten-
tável de todo o conjunto, em ordem e harmonia. Essa obra é desig-
nada, em geral, de providência ou ordem natural podendo-se aí in-

ferir que há uma determinada lei que a rege. No contexto da Mora-
logia, denomina-se isso de lei cósmica da natureza ou simples-
mente lei da natureza. Se contrariarmos essa lei, nós não podemos 
sobreviver. 

 
 



– 10 – 

4. 補足資料 4. Complementos 

4.1. 「三方よし」とは 

 「三方良し（さんぼうよし、さんぽうよし）」とは、「売り手良し」「買い手良し」

「世間良し」の三つの「良し」、つまり売り手の都合だけで商いをするのではなく、買

い手が心の底から満足し、さらに商いを通じて地域社会の発展や福利の増進に貢献でき

るのがよい商売であるという、近江商人（江州商人）の心得を表した言葉です。 

  

https://www.shikumikeiei.com/sanpoyoshi-meaning/ 

 

 近江商人とは、近江国（現在の滋賀県）に本宅(本店、本家)を置き、他国へ行商して

歩いた商人の総称で、大坂商人、伊勢商人と並ぶ日本三大商人のひとつ。 

 「近江の千両天秤」ともいうように、天秤棒 1 本から財を築き、三都（江戸、大坂、

京都）をはじめとする全国各地に進出し、豪商と呼ばれるまでに発展していった。 

伊藤忠商事の創業者・初代伊藤忠兵衛もその一人。麻布の持ち下りが商いのスタートだ

った。近江商人は自分の足で歩いて各地の需要や地域による価格差などの情報を仕入

れ、全国的規模の商品流通を行った。こうした商いは、やがて日本経済が発展していく

上で大きな役割を担っていった。 

https://www.itochu.co.jp/ja/about/history/oumi.html 

4.1. Sobre a palavra Sampouyoshi 

Em japonês, a palavra 三方よし — Sampouyoshi literalmente signi-

fica o “bom/bem para os 3 lados”.  

 

 

 

Sampouyoshi é a palavra que significa Bom para o Vendedor, Bom 
para o Comprador e Bom para a sociedade/entorno. É uma pala-
vra que expressa a sabedoria, ou o código de ética dos antigos merca-
dores Ohmi. Diz essa sabedoria que bons negócios devem ter como 
princípio não pensar somente na sua vantagem, mas também, no de 
proporcionar satisfação verdadeira ao comprador, e de contribuir para 

o bem-estar e desenvolvimento da comunidade local visitada, por meio 
do seu comércio. 

Mercador Ohmi é uma palavra para designar os comerciantes ambu-
lantes (mascates) com sede na região antigamente designada de Ohmi 
(atual Prefeitura de Shiga) e que percorriam o país inteiro realizando 
negócios.  

https://www.shikumikeiei.com/sanpoyoshi-meaning/
https://www.itochu.co.jp/ja/about/history/oumi.html


– 11 – 

 編笠を被り、道中合羽を翻し、天秤秤を担ぐお決まりのスタイルで、大阪から山口・

下関、日本海側を回って北海道へ渡り、帰りは太平洋側仙台を通って江戸へ行き、再び

滋賀県に戻る(西回り航路)。各地で仕入れては次の場所で売る。 

O traje típico que caracterizava esses comerciantes era o chapéu de 
palha em geral no formato triangular, a capa e barra horizontal no 

ombro equilibrando caixas contendo seus produtos. 

Os comerciantes Ohmi viajavam a pé e por isso possuíam informações 
sobre a demanda de cada região e a diferença de preços entre as re-
giões, e faziam a distribuição e comercialização dos produtos em escala 
nacional. Esses negócios acabaram desempenhando um papel impor-
tante no desenvolvimento da economia japonesa. O fundador da tra-

ding C. Itoh & Co. Ltd., Chubei Itoh, também foi um deles, começando 
os negócios com tecidos. 

  

4.2. モラロジーって何？—廣池千九郎の贈リ物（隔月・最終回〉 

「まなびとぴあ」２０２3 年 2 月号 

 

自ら苦労してこれを人に頒つ 

〈質問〉どうしたら慈悲の心になれるのでしようか 

今から二〇年ほど前、筆者がモラロジーを学び始めたばかりの頃の話で

す。同僚の女性が何か思い悩んでいるようでした。話を聞くと、人間関係で

悩んでいるが、それよりも、普段、慈悲の心や自己反省の大切さを教わって

いるのに、心の中で相手を責めるか、自分を責めるかの気持ちがシーソーの

ように行ったり来たりしていることが苦しい、とのことでした。彼女が漏ら

した「慈悲の心になんかとてもなれない」という言葉に、モラロジーで学ん

でいることと、自分の心遣いのギヤツプに少々嫌気がさしていた筆者も大い

に共感したことを覚えています。 

大切なのはバランス 

古代中国の孟子は、人間には生来四つの道徳的な感情があると述べていま

4.2. O que é Moralogia? — Um presente de Chikuro Hiroike (6-Final) 

Informativo Manabitopia, edição de fevereiro de 2023 

 

Compartilhar com outros os frutos de seus próprios esforços 

Pergunta: O que fazer para alcançar(4) o sentimento de benevolência? 
(4) alcançar = apreender, assimilar, incorporar, atingir, apoderar-se. 

Resposta de Yano: 

Há uns 20 anos, quando ainda estava começando a estudar moralogia, aconteceu 
o seguinte fato. Uma jovem colega do curso parecia estar preocupada e pensativa. 

Conversando, percebi que ela estava preocupada com relacionamentos humanos, 

mas, muito mais do que isso ela estava sofrendo com a oscilação de seus senti-

mentos, pois embora estivesse estudando e aprendendo sobre a importância da 
benevolência e da autorreflexão, estava frequentemente ora reprovando outras 

pessoas ora censurando a si mesma. Lembro-me que apreciei bastante as palavras 

dela, de que “...não consegue alcançar o sentimento de benevolência” pois, eu 
também estava um pouco desanimado com a distância existente entre os meus 

sentimentos e o que estava estudando na moralogia. 

 

O importante é o equilíbrio 

Mencius da China antiga disse que o homem possui 4 sentimentos morais. Um 

deles é o “羞悪の心  (Shūo no kokoro) — Sentimento de vergonha ou 



– 12 – 

す。そのうちの一つが、「羞悪の心」です。これは自分の欠点を恥じたり、

相手の不正を憎んだりする心を表します。この心が育てば、「義」という徳

ができると説きました。もう一つは、「惻隠の心」です。これは人に対する

深い同情や思いやりの心です。この心が育てば、「仁」という徳ができると

説きました。義と仁は、それぞれ正義と慈悲と言い換えることができます。

ちなみにあとの二つは、「礼」の元となる「辞譲の心」と「智」の元となる

「是非の心」です。 

冒頭の女性は、孟子の言う「羞悪の心」で悩んでいたといえます。この心

は社会生活に欠かせない正義という徳に育つ道徳的な感情で、大切なもので

す。一方で、「羞悪の心」が大きくなりすぎると、自他を責める感情が生

じ、人間関係を損ねたり自分の心身を痛めたりしてしまうことになります。

そのため孟子は、「羞悪の心」と「惻隠の心」のバランスの大切さを説いた

のです。モラロジーにおいても、「最高道徳は正義の実現を目的として自己

の慈悲《犠牲》を方法とす」とされています(新版『道徳科学の論文』七冊目、第一四章第

五項第九節)。しかし人間社会を見渡すと、慈悲よりも正義のほうが盛んで、非

常にバランスを欠いているように思います。 

(5) Para mais informações sobre Gui, Jin, Rei e Chi ver Complemento 4.1 inserido no 

estudo da Máxima 45, no dia 28-mar-2022. 

 

「惻隠の心」を育てる 

私たちはどうしたら慈悲の心になれるのでしようか。それには、やはり慈

悲の種である「惻隠の心」、つまり深い同情心や思いやりをじっくりと育て

ていく他なさそうです。 

廣池千九郎は青年時代から、自然災害や火災などに遭った人々に支援を行

arrependimento”. É a expressão da vergonha das suas deficiências e da rejei-

ção/repulsa aos erros/delitos/falsidades dos outros. Com esse sentimento pode-se 

alcançar a virtude de “義 (Gui) — retidão, integridade”. Outro é o “惻隠の心 

(Sokuin no kokoro) — Sentimento de compaixão e empatia”. É o sentimento de 

profunda simpatia e compaixão, de Omoiyari — 思いやり pelas pessoas. Com 

esse sentimento pode-se alcançar a virtude de “仁 (Jin) = benevolência”. As pa-

lavras 義 (Gui) e仁 (Jin) podem ser interpretadas também como “justiça” e “be-

nevolência”, respectivamente. E, os outros dois sentimentos são o de “辞譲の心 

(Jijō no kokoro) — reserva e modéstia” que é a base de “禮 (Rei) = disciplina, 

respeito” e a “是非の心 (Zehi no kokoro) — Atitude de distinguir o bem do 

mal” que é a base de “智 (Chi) = sabedoria”.(5) 

A colega mencionada no início estava — na realidade — sofrendo com o que 

Mencius chamou de “Sentimento de vergonha”. É um sentimento moral impor-

tante, indispensável para a vida em sociedade, que se desenvolve com a virtude 

de “Jin = benevolência = justiça”. Mas, quando o “Sentimento de vergonha” 

cresce muito, aparece o sentimento de culpar a si mesmo e os outros, o que pre-

judica a sua mente e o corpo e as relações humanas. É por isso que Mencius pre-

gou a importância do equilíbrio entre o “Sentimento de vergonha” e o “Senti-

mento de compaixão e empatia”. A moralogia também afirma que “A moral 

suprema tem o foco na realização da justiça, sendo a benevolência (autossacrifí-

cio) de cada um, o meio para alcançá-la” (Supreme morality aims at the realization of justice, 

and employs one’s own benevolence, or self-sacrifice, as the means for realizing this goal, Tratado da Ciência 

da Moral, Tomo II, Cap. XIV.V.9). No entanto, ao observarmos a sociedade humana, cons-

tatamos que a justiça prevalece sobre a benevolência e há uma grande falta de 

equilíbrio. 

 

Desenvolva o “sentimento de compaixão e empatia” 

Como podemos alcançar o estado pleno de sentimento de benevolência? Para 

isso, parece que não há outro caminho senão cultivar/desenvolver cuidadosa-

mente o “sentimento de compaixão e empatia”, que é a semente da benevolên-

cia, ou seja, o sentimento profundo de simpatia e compaixão, de Omoiyari — 思

いやり pelas pessoas. 



– 13 – 

ったり、孤児院や慈善団体に寄付をしたりと、困難を抱えた人たちに対し

て、深い同情と思いやりを寄せてきました。一方で、非常に正義感が強く、

同僚や上司と衝突したり、世の中の不正や矛盾に憤〈いきどお〉り、それが自分

の心身を痛める一因にもなっていました。その人生の軌跡を見ると、「惻隠

の心」を少しずつ積み重ね、慈悲の心へと育ててきたことが分かります。そ

して、さらなる修養を重ねることで、正義と慈悲が調和した揺るぎない品性

を完成させていきます。『道徳科学の論文』(以下、『論文』)の中で、真の慈悲心

は「容易に人間の精神の中に起こってくるものではない」として、廣池自身

も慈悲心を育てるために苦心、努力してきたと記しています。そのプロセス

は、大いに私たちの参考になるものです。 

では、慈悲の種である「惻隠の心」に、水や肥料を一所懸命にやって大き

く育てれば、やがて慈悲の花が咲くのでしょうか。それにはさらに不可欠な

ものがあります。万物を恵み潤す太陽の光と熱です。「惻隠の心」はもちろ

ん尊いのですが、それが人間の感情に基づくものである以上、いくら修養を

重ねても、慈悲という質的に次元の違う精神作用になることはできません。

太陽の光熱(神の慈悲心)を浴びることにより、初めて惻隠は公正無私な慈悲へと

育っていくのではないでしようか。『論文』に「神の授けられたるところの

慈悲心」という表現があるように、真の慈悲とは、神、そしてその心を受け

継ぐ聖人・伝統を通して、私たちにもたらされるものなのです。「慈悲の精

神作用の起こる動機」の一番目に「神〈本体〉の存在を信ずること」と記され

ているのはそのためです(『論文』七冊目、八八～八九頁)。 

 

 

正義と慈悲の調和を 

Chikuro Hiroike, desde a sua juventude, foi muito ativo no apoio às vítimas de 

desastres naturais e incêndios, movimentou-se para coletar doações a orfanatos e 

instituições de caridade demonstrando profunda simpatia e compaixão pelas pes-

soas necessitadas. Mas, por outro lado, possuía um forte senso de justiça, entrava 

em atritos com colegas e superiores, e ficava zangado com os erros/falsidades e 

contradições da sociedade sendo isso um dos motivos que o atormentava, física e 

mentalmente. Pela trajetória de sua vida podemos perceber que Hiroike foi acu-

mulando o “sentimento de compaixão e empatia” gradualmente e assim desen-

volvendo o sentimento de benevolência. E, com mais treinamentos, consegue 

completar um caráter inabalável, equilibrando a justiça e a benevolência. No 

“Tratado da Ciência da Moral” (a seguir denominado simplesmente de “Tra-

tado...”), o próprio Hiroike escreve que a verdadeira benevolência “não surge tão 

facilmente no sentimento do homem” registrando que ele mesmo batalhou 

muito para cultivar e desenvolver o sentimento de benevolência. O processo como 

isso ocorreu com Hiroike é uma grande referência para todos nós. 

Mas, se regar e adubar o “sentimento de compaixão e empatia” (que é a semente 

da benevolência) e fazê-lo crescer, será que as flores da benevolência finalmente 

florescerão? Para que isso ocorra, faltam ainda outros elementos indispensáveis. 

É a luz e o calor do sol, que proporcionam a vida para todas as coisas. É claro que 

o “sentimento de compaixão e empatia” é precioso e importante, mas como ele 

é baseado na emoção do homem, por mais que se dedique ao seu treinamento, não 

vai se tornar a benevolência, que é uma atitude mental situada num plano dife-

rente, do ponto de vista qualitativo. É no contato com o calor do sol (a benevo-

lência de Deus) que a “compaixão e empatia” se transformam em benevolência. 

A verdadeira benevolência chega até nós por meio de Deus, dos Grandes Mestres 

e dos Ortolinos que sucederam a Sua vontade, conforme consta numa frase do 

“Tratado...”: “.... a benevolência, que nos foi conferida por Deus...”. É por isso 

que no primeiro item que trata das “motivações para que nasça (apareça, surja) a 

atitude mental de benevolência” consta a frase “A crença em Deus (ou Realidade, 

Essência)” (“Tratado...”, vol. 7, Tomo II, Cap. XIV.V.VI.3, págs. 88-89). Obs.: Ver tradução 

mais completa deste trecho do Tratado no final deste artigo. 

 

Harmonia e equilíbrio entre justiça e benevolência 

Quando Hiroike teve que auxiliar uma pessoa doente pela primeira vez, ele per-

cebeu os limites do seu poder e “...sem que percebesse, estava buscando o 



– 14 – 

廣池が初めて病に苦しむ人を助けようとした際、自分の力の限界を悟り、「知

らず知らずの間に、神様の力に縋〈すが〉った」といいます。この体験を機に廣池

の惻隠の心も慈悲の心へ変わっていったと思われます。 

慈悲とは具体的にどのようなものか、廣池は門人たちに対し次のように語って

います。 

皆は慈悲という心づかいを、どう理解しているかな。いろいろと難しく考えているよ

うだが、慈悲というものはな、ひと口で言えば苦労は自分自身がやらせていただいて、

その結果は皆さんにさしあげる心じやよ。 

(松浦香『大いなる慈悲心』二五頁) 

最高道徳の格言にも「自ら苦労してこれを人に頒つ」とありますが、このよう

な精神が慈悲であると分かりやすく説いています。また、次のようなエピソード

もあります。 

ある講演会が終わった後、「博士は簡単に慈悲寛大自己反省などと言われる

が、あんなことは人間にできることではない。あれは聖人のやることだ」という

声があったことに対して、廣池は「慈悲寛大自己反省が難しいかどうか、やって

みればわかる。夫婦でも、お互いに自己反省せずに暄曄をし、一か月もにらみ合

ってものも言わずにいたら、どんなに苦しいことか。それに反して夫婦がお互い

に、何ごとが起きても慈悲寛大自己反省と片づけていけば、その場で心がスッと

楽になってしまう。こんな楽なことが、なぜ難しい」と述ベています(同書 29~30

頁)。 

聖人のような人にしか慈悲になれないと誰もが思う疑問に対し、廣池は夫

婦喧嘩を例にして、確かにそうだと思える話で答えています。『論文』など

においては、慈悲とは何かを厳密に考察、定義する一方で、たじろぐ門人た

ちに対しては、「それなら自分にもできるかもしれない」と思わせてくれる

ような分かりやすい説明で導いてくれる。そこに、慈悲になる難しさを知り

amparo na força de Deus”. Essa experiência foi a chave para que a “compaixão 

e empatia” de Hiroike se transformassem em sentimento de benevolência. 

Sobre o que é benevolência, em termos mais concretos, Hiroike explicou aos seus 

discípulos da seguinte forma: 

Como será que vocês estão entendendo a benevolência? Eu noto que estão 

pensando em muitas coisas, de forma muito complexa, mas, em poucas pa-

lavras, benevolência é o seguinte sentimento: “Sacrifícios e trabalhos du-

ros, deixem comigo; os resultados, fiquem com vocês...”. (Fonte: livreto de 1985, 

de título A sublime benevolência de Hiroike, de Matsuura Kaoru, 1901~1989, pág. 25). 

Há também a máxima da moral suprema número 16 que diz o seguinte: “Com-

partilhar com outros os frutos de seus próprios esforços” procurando explicar 

que benevolência é esse tipo de sentimento. E ainda o seguinte episódio. Após 

uma conferência Hiroike ficou sabendo de um comentário da audiência: 

 “Ele fala facilmente em benevolência, tolerância (generosidade) e autor-

reflexão, mas isso, o ser humano não consegue. Isso é coisa para os Gran-

des Mestres”.  

Hiroike então disse:  

“Se a benevolência, generosidade e autorreflexão é difícil ou não, tente 

praticá-la e então vai saber. Quando o casal briga, não faz reflexão, e fica 

mais de um mês sem se conversar, o sofrimento é muito maior. Mas, se o 

casal lidar com a situação, praticando a benevolência, generosidade e au-

torreflexão, tudo se resolve rapidamente e o stress da briga vai embora. 

Uma coisa tão fácil e por que falam que é difícil ?”.  

(páginas 29-30 da mesma fonte acima citada). 

Ao comentário de que só os Grandes Mestres conseguiriam alcançar a benevo-

lência, Hiroike respondeu com o exemplo de uma briga de casal, de uma forma 

convincente para todos. Na obra dele, o “Tratado da.....”, e em outros livros, Hi-

roike estuda, analisa e define cuidadosamente o que é benevolência, e ao mesmo 

tempo, para os discípulos inseguros ou desconfiados, dá explicações simples que 

farão pensar: “Ahn..., se for isso, acho que eu também consigo praticar...”. 

Pode-se perceber aqui a atenção de Hiroike para com os discípulos, que sabe 

muito bem da dificuldade de se alcançar verdadeiramente a benevolência. 

Por fim, tenho que acrescentar que a jovem colega — mencionada no início deste 

artigo — e que estava preocupada em “...não conseguir alcançar o sentimento de 



– 15 – 

尽くしている廣池の門人に対する優しい眼差しを感じます。 

さて、「慈悲の心になんかなれそうにない」と嘆いていた冒頭の女性と筆

者は、現在、ささいなことで犬も食わない暄曄をしますが、「先に許した方

が勝ち」「先に反省した方が勝ち」という暗黙の了解があるためか、お陰様

で円満な家庭を築いています。 

(完) 

benevolência” é atualmente a minha esposa, com quem, graças a Deus, temos 

uma família harmoniosa, apesar de algumas discussões banais cotidianas. Talvez 

seja por causa de um entendimento tácito (velado, silencioso) de que “Vence 

quem perdoa primeiro” ou “Vence aquele que faz a reflexão primeiro”.  

— Fim — 

 

Tradução mais detalhada do trecho do “Tratado da ....” mencionado acima, neste artigo (“Tratado...”, vol. 7, Tomo II, Cap. XIV.V.VI.3, págs. 88-89).  

『論文』七冊目、八八〜八九頁。第三目 人間の慈悲心が最高道徳の

実質の核心たる理由及びその慈悲心実現の価値 

......(中略) 

 かくてこのいわゆる慈悲心は、従来の因襲的道徳の中には全くないもの

であります。しこうして外形のこれに類似しておる精神作用が、かの後文

にいわゆる同情・親切・憐憫《れんびん》もしくは義侠心(a)
《ぎきょうしん》で

あるのです。かかる同情・親切・憐憫・義侠の精神作用はその表現の動機

が自己の感情に合する場合、すなわち自己の気に合う場合、自己の主義及

び意見に合する場合、自己の精神的及び物質的生活上の習慣に合する場

合、もしくは自己の利益に合する場合に起こるところの精神作用であるの

です。しかるに慈悲の精神作用の起こる動機はこれと異なり、左のごとき

標準によりて起こりたる場合の精神作用に限るのであります。 

 （一）神〈本体〉の存在を信ずること。すなわち神の存在は人間の霊魂も

しくは精神作用の存在が具体的に証明せられざるように、やはり科学的に

 

Nota. Trecho do “Tratado da....” Cap. XIV.V.vi.3. de título: Sobre a razão 

pela qual a benevolência do homem é o núcleo da moralidade suprema e o 

verdadeiro valor de alcançar a benevolência 

 

“..... 

Assim sendo, na esfera da moralidade comum, o sentimento de benevolência 

não existe, em nenhum momento. O sentimento que mais se assemelha à benevo-

lência — apenas na aparência — são a simpatia, a bondade, a comiseração (pie-

dade, pena, dó) e o espírito de Robin Hood (a), que serão tratados mais detalhada-

mente na seção seguinte. Esse sentimento, mesmo que seja semelhante à benevo-

lência, é ativado somente quando a sua motivação coincide com o seu estado emo-

cional, ou seja, quando a atitude lhe satisfaz ou combina com os seus “ismos” ou 

opiniões, ou quando coincide com os hábitos de sua vida mental e material, ou 

quando a atitude lhe traz vantagens. A benevolência, por outro lado, tem uma 

motivação diferente, sendo uma atitude mental que nasce apenas quando se com-

preende os três itens seguintes: 

(1) A crença em Deus (ou Realidade, Essência). A existência de Deus não pode 

ser comprovada cientificamente, da mesma forma que a existência do espírito, 

alma ou da atitude mental do homem também não pode ser provada, de forma 

concreta. De forma análoga ao método para provar a relação entre a atitude mental 

e o corpo humano,61 portanto, confiamos na existência da relação de causa e efeito 



– 16 – 

証明することが出来ぬのであります。それ故に、われわれは人間の精神作

用と肉体との関係を証明する方法に準じて〈第四章参照〉、神の意思の表現と

称せらるるところの宇宙自然の法則と、われわれ人間の精神作用及び行為

との間に因果的関係あることを信ずること、すなわち古来諸聖人の教説に

表れたるところの因果律をわれわれの最高理性と最高感情とをもって、こ

れを判断し且つこれを信ずること〈本章第八項参照〉。 

 （二）伝統の原理を理解し、確信し、且つその理解及び確信に立脚して

これを実行すること〈伝統のことは本章第九項に詳《つまびらか》なり〉。 

 （三）世界人心の開発もしくは救済の原理を理解し、確信し、且つ実行

すること〈このことは本章第十項及び第十一項に詳なり〉。 

 右の（二）（三）の二か条は世界の諸聖人が万物を養育するという精神

の表現から出《い》でたものでありますので、全く人間の本能的感情もし

くは利己心を混ぜざるところの公明正大なる精神の発現であります〈このこ

と本章第三項第一節及び第九項第三節に引くところの『中庸《ちゅうよう》』の文を参

照〉。人間が上に列挙するところの最高道徳における最も重要なる原理を体

得して、個人・団体もしくは他のある事業に対して、あるいはその幸福を

図り、あるいはその完成を図る場合に起こるところの人間の精神作用がす

なわち神の授けられたるところの慈悲心であるのです。 

entre a lei da natureza (que é a expressão da vontade de Deus), e a atitude mental 

e conduta humana. Ou seja, por meio de nossa suprema razão e emoção, nós jul-

gamos e confiamos plenamente na lei da causalidade, conforme consta nos ensi-

namentos dos Grandes Mestres.62 

(2) Compreender o princípio de Ortolino, manter uma fé inabalável nele e viver 

de acordo com esse princípio, com convicção.63 

(3) Compreender o princípio da iluminação e salvação da mente humana, apro-

fundar a convicção a seu respeito e praticá-lo.64 

Os itens (2) e (3) são derivados do espírito dos Grandes Mestres em criar e 

desenvolver todas as coisas da natureza, sendo expressão do seu espírito justo e 

imparcial, totalmente isento de sentimento instintivo e do egoísmo do homem.65 

Quando o homem se esforça para a felicidade ou perfeição das pessoas, das orga-

nizações ou instituições, após compreender os princípios mais importantes da mo-

ralidade suprema acima mencionados, sua atitude mental se transforma em bene-

volência, que nos foi conferida por Deus.” 

 
61 Consulte o Capítulo 4. 
62 Ver Capítulo 14.VIII. 
63 Veja o Capítulo 14.IX para a explicação completa dos Ortolinos. 
64 Veja o Capítulo 14.X e XI para uma explicação completa sobre iluminação e salvação. 
65 Ver Zhong Yong (A Doutrina do Justo Meio) citado no Capítulo 14.III.i e IX.iii. 
 

(a)  義侠心 — Guikyoushin = É semelhante ao espírito de Robin Hood; ou espírito de cavalei-

ros medievais. O espírito de Robin Hood é um conceito que se refere a ideais associados ao 

personagem lendário Robin Hood, como justiça social, igualdade, compaixão pelos menos 

afortunados e resistência contra a opressão. É uma metáfora para a luta contra a desigualdade 

e injustiça social e a defesa dos direitos e interesses dos menos favorecidos na sociedade. O 

Guikyoushin é um termo principalmente utilizado na cultura japonesa, que se refere a ações 

baseadas na justiça e na moralidade, bem como em ações altruístas em prol dos outros. É 

considerada uma virtude que prioriza o interesse dos outros e a justiça em detrimento do pró-

prio interesse. O Guikyoushin se desenvolveu como uma virtude dos guerreiros e samurais no 

Japão, e continua a ser profundamente valorizada na sociedade japonesa moderna. É demons-

trado quando se ajuda os outros em situações difíceis e quando se luta pela justiça e proteção 

das pessoas em situação de vulnerabilidade. 

 
 

- Fim – 


