
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 35, 16-fev-2023 

 

 
 

  



– 2 – 

   

  

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 
2002 

a) Tratado da Ciência da Moral, de 
Chikuro Hiroike, 1ª edição em japo-
nês, 1926 

 



– 3 – 

１．新版『道徳科学の論文』第9 冊第8 章 

P 352. 「陰微《他人のひみつ》を発かず黙し秘して誠を尽くす」 

 最高道徳においては、いかなる場合あるも国家の統治機関たる裁判所の命令にあ

らざるかぎりは、他人の秘密については沈黙してこれを秘密に付せねばならぬので

あります。且つすべて自分のことにても、大事はみなこれを黙秘に付することが必

要であります。ある事件につきては、これを家族に語ることさえも慎まねばならぬ

のであります。この黙秘の徳の守り得ざる人は、普通道徳にも合致せぬ者でありま

して、ともに語るに足らざる人であります。しかしながら、ただ単にこの教訓に拘

泥《こうでい》して、大小すべての事を沈黙せば、これまた社会に容《い》れられ

ぬところの人間と見なさるるに至るのであります。故によく事の大小・軽重を弁

《わきま》えて、あるいは黙しあるいは語るを要するのです。 

Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema (Número 8.41): Do 
not expose another man’s secret, keep silent, and make sincerest efforts in the performance 
of your duty. Whatever the case may be, supreme morality forbids disclosing another’s secret, 
unless it is necessary to do so by order of a court of justice which is an organ of national 
government. Even an affair of one’s own must be kept to oneself if it is a serious matter. 
According to the nature of the matter, one must even keep it from the knowledge of one’s 
family. If a man cannot observe this virtue of nondisclosure, he is too low for sincere concern 
and not even good enough for the practice of ordinary morality. This instruction, however, 
should not be adhered to in all cases regardless of the nature of the matter, for such behaviour 
would make a man entirely unacceptable to society. One should keep silent or talk according 
as the case may be, discriminating the gravity or importance of the affair.  

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 em japonês (em 

inglês: Vol. 3) – (Redação original de 1926)   

  

Pág. 352: Na moralidade suprema deve-se — seja qual for o caso, 

evitar a revelação de segredos alheios, a não ser por ordem da jus-
tiça que é um órgão da administração pública. Até mesmo nas ques-

tões pessoais, se forem assuntos muito sérios, devem-se guardar as 
confidências. De acordo com a natureza do assunto, deve-se mantê-
lo até mesmo longe do conhecimento de sua família. Um homem 

que não consegue observar essa virtude do silêncio (sigilo, não 
divulgação) revela o quão pequeno ele é, e não conseguirá nem 
mesmo praticar a moralidade comum. No entanto, a fixação cega a 

essa regra silenciando-se em todas as coisas, sejam grandes ou pe-
quenas, fará de você uma pessoa totalmente inaceitável para a so-
ciedade. Deve-se falar, ou manter o silêncio, sempre levando em 

consideração a importância do caso, a sua gravidade e a magnitude. 

 

Virtude do silêncio = 黙秘の徳 — Mokuhi no Toku 

 

 

1a. 陰微《いんび》を発《あば》かず黙くし秘して誠を尽くす 

 

 この格言は、他人や団体の秘密をみだりに他言《たごん》してはならないことを

示したものです。 

 ここにいう「陰微」とは、他人の秘密ということです。私たちは日常生活の中

で、言ってはならない他人の秘密をもらしたり、第三者の陰口《かげぐち》やうわ

さ話をすることがよくあります。これは他人のプライバシーを侵害《しんがい》す

るだけでなく、発言した人自身の信用や人柄《ひとがら》を損《そこ》なうもので

1a.  Não revele as confidências de uma pessoa, mantenha 
o silêncio, e tenha uma dedicação sincera no cumpri-

mento de seus deveres  

Esta máxima nos indica que não devemos revelar a outros – 

desnecessariamente – as confidências de uma pessoa ou das entidades e 

instituições. 

A “confidência” aqui está se referindo aos segredos de uma pessoa. Na 

nossa vida cotidiana muitas vezes ficamos revelando aos outros os segredos 

que não devem ser divulgados, ou então, bisbilhotando ou falando da vida 

alheia. Isso, não só caracteriza a violação da privacidade alheia, mas denigre 

a credibilidade e a personalidade de quem fica divulgando essas coisas. Esta 



– 4 – 

す。この格言は、他人の秘密をむやみに暴露《ばくろ》せず、自分の心の内に秘め

て、相手の幸せのために至誠を尽くすということです。 

 最高道徳においては、どのようなことを見聞《けんぶん》しても、法によって公

開が義務づけられている場合は別にして、恩人をはじめ職場の上司や他の人々の迷

惑《めいわく》になるようなこと、あるいは国家や団体の機密《きみつ》に関する

ことについては、一切これを他言しないのです。また、自分自身のことについて

も、重大な問題は、むやみにこれを他人にはもちろん、家族にも話さず、自分の心

の中にとどめておくのです。このように自他の利害に関することをみだりに他言し

ないことを「黙秘《もくひ》の徳《とく》」といいます。 

 私たちは他人の秘密や団体の機密を他言しないことによって、真の信用を得るこ

とができます。また自分の困難を口外《こうがい》せず、至誠の心で進むことによ

って、自己の徳を高めることができます。 

 しかし、黙秘の徳を守るということは、ただ単に黙っていればよいということで

はありません。すべてのことについてまったく沈黙していたのでは、意思の疎通

《そつう》ができず、社会生活を円滑《えんかつ》に営《いとな》むことはできま

せん。事の大小、軽重《けいちょう》をよく判断して、あるいは語り、あるいは黙

《もく》することが大切です。また、人生の方向を左右するような重大な問題に直

面して、黙っていたのではいっこうに活路を見いだせないこともあります。そのよ

うな場合には、心から信頼できる人に相談し、教えを請《こ》うと同時に、みずか

ら責任をもって事に当たることが必要です。 

 どのようなことも、慈悲の心をもって静かに自己に反省し、相手の幸せを願って

誠を尽くすことが根本です。このような心づかいと行ないが累積すれば、品性はし

だいに高まり、運命も改善され、他人の開発救済もできるようになります。 

                                                                           最高道徳の格言 (p. 86-87) 

máxima nos ensina a acolher no nosso íntimo os segredos de uma pessoa, 

não os revelando desnecessariamente, e a nos dedicar com sinceridade em 

prol da felicidade dessa pessoa. 

A moral suprema recomenda a discrição, isto é, evita-se comentar ou divulgar 

quaisquer fatos que venham a presenciar ou ouvir e que possam prejudicar 

as pessoas, a começar pelos nossos benfeitores ou superiores; evita-se 

comentar também fatos que envolvam segredos da nação ou das entidades e 

instituições – à exceção dos casos de informação pública previstos em lei. E 

também, quanto aos seus assuntos pessoais, as questões mais sérias não 

precisam ser divulgadas desnecessariamente, nem aos familiares, acolhendo-

as no seu íntimo. Essa discrição, em evitar comentários sobre vantagens ou 

desvantagens mútuas, denomina-se “virtude do silêncio”.  

A atitude de não comentar segredos dos outros ou informações confidenciais 

das entidades e instituições, conquistará a verdadeira credibilidade. Além 

disso, com a atitude de seguir sempre avante – com espírito de sinceridade – 

sem exteriorizar os nossos próprios problemas, estaremos elevando as nossas 

próprias virtudes. 

Entretanto, cumprir a virtude do silêncio não significa simplesmente 

manter-se calado. Se ficarmos em silêncio em relação a todos os fatos, a 

comunicação é prejudicada sem podermos entender as intenções mútuas e 

não conseguiremos manter uma vida social harmoniosa. É muito importante 

avaliarmos bem se os assuntos são ou não relevantes e graves, para decidir se 

devemos falar ou silenciar diante dos fatos. E também, se ficarmos calados 

diante de questões graves que podem mudar até os rumos da vida, pode 

ocorrer de não encontrar uma saída para o caso. Numa situação como essa é 

necessário consultar uma pessoa de inteira confiança e seguir a orientação 

assumindo a responsabilidade diante do fato. 

Em todas as coisas o fundamental é a autorreflexão, silenciosamente e com 

espírito de benevolência, e a dedicação ao próximo, com sinceridade, 

desejando a sua plena felicidade. Quando repetimos e acumulamos esse tipo 

de atitude mental e ação, o nosso caráter se elevará gradativamente 

melhorando também o destino da vida, e conseguiremos proporcionar 

também o desenvolvimento e a salvação das outras pessoas. 

Do Kakuguen, págs. 86~87 



– 5 – 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてくだ

さい。 

1. 【言葉に表れる心】 「私たちは日常生活の中で、言ってはならない他人の秘密を

もらしたり、第三者の陰口やうわさ話をすることがよくあります。これは他人のプ

ライバシーを侵害するだけでなく、発言した人自身の信用や人柄を損なうもので

す」（P.86）とあります。あなたは、このくらいなら……と、つい他人の秘密や陰

口を話してしまったことはありませんか。そのとき、秘密や陰口を話しているあな

た自身の心の中、その場に居合わせた人たちの雰囲気はどのような状態だったでし

ょうか。思い返してみましょう。なぜ、私たちは、よくないと分かっていながら黙

秘の徳を守ることができないのでしょうか。 

2. 【判断の基準】 「しかし、黙秘の徳を守るということは、ただ単に黙っていれば

よいということではありません。〈中略〉事の大小、軽重をよく判断して、あるい

は語り、あるいは黙することが大切です。」（P.87）とあります。話したほうが良

い場合とはどんな場合でしょうか。また、何を基準に話したほうが良いのでしょう

か。話し合ってみましょう。 

1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima   

 

1. [Palavras que revelam os nossos sentimentos] Na pág. 86 

consta o seguinte trecho: “Na nossa vida cotidiana muitas vezes ficamos 

revelando aos outros os segredos que não devem ser divulgados, ou 

então, bisbilhotando ou falando da vida alheia. Isso, não só caracteriza 

a violação da privacidade alheia, mas denigre a credibilidade e a perso-

nalidade de quem fica divulgando essas coisas”. Já aconteceu de você 

contar para outros os segredos ou fofocas de outra pessoa, achando 

que era algo sem muita importância? Nesse momento, qual era o sen-

timento seu ao comentar as fofocas e segredos dos outros e qual era o 

clima reinante entre as pessoas que estavam ao seu redor? Vamos lem-

brar como foi esse clima. Por que será que nós não conseguimos manter 

a “virtude do silêncio” mesmo sabendo que isso não é bom? 

2. [Referencial para decisão] Na pág. 87 consta o seguinte tre-

cho: “Entretanto, cumprir a virtude do silêncio não significa simples-

mente manter-se calado. (...). É muito importante avaliarmos bem se 

os assuntos são ou não relevantes e graves, para decidir se devemos 

falar ou silenciar diante dos fatos”. Quando será que é melhor falar? 

Além disso, com base em qual referência eu deveria decidir falar? Ten-

tem conversar sobre isso. 

2．『改訂 廣池千九郎語録』 

P. 23 日常の心得 

 黙秘の徳を守り、内外出入りの人々の品性・品行、その他一切のことを他言すべ

からず。殊に甲の言いしことを乙に告げ、乙の言いしことを甲に告ぐるなどは最も

不道徳の行為にして、その団体の統一を害し、その結果はひいて自己自身の滅亡の

原因となるものなり。『資料集』。 

2. Citações de Chikuro Hiroike            

Pág. 23 Postura cotidiana  

Seja discreto, mantenha a virtude do silêncio e não fale a outros 
sobre o caráter, conduta ou qualquer outra coisa a respeito das pes-
soas, de dentro ou de fora de sua instituição. Em particular, falar 

para o A o que B falou sobre ele, e depois ao B o que disse o A, é 
uma conduta imoral demais, que prejudica a união dentro de uma  
instituição, resultando na sua própria destruição.         “Coletâneas...”. 

3．廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 

P. 166  「秘密やプライバシーを守る」 

3. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP 

P.166: Proteção de privacidade e das confidências    



– 6 – 

 誰にでも、さまざまな事情で人に知られては困るような秘密・プライバシーとい

うものがあります。身内でも他人でも、自分以外の人の重大な秘密やプライバシー

を知ってしまった場合、これを無断で誰かに話すことは厳に慎まなければなりませ

ん。それが人に対して誠を尽くすということです。 

 自分自身についても、他人に知らせるべきでない重大事に関しては、「お墓まで

持っていく覚悟」を決めねばなりません。例外として、めったにあることではあり

ませんが、証人として裁判所に赴いたときには、法的に供述しなければならない義

務が生じます。その場合は、他人の重大な秘密であっても話さなければならなくな

ります。しかしそれすらも、一定の要件を満たせば、日本の法律では証言を拒むこ

とができるとされています。 

 ところが世の中には、他人の秘密やプライバシーをペラペラと話してしまう人が

います。道徳的に鑑みれば、その人は精神の成長度合いが低いといわざるを得ませ

ん。正義に対する意識も低く、秘密をあばかれる人への思いやりも欠けています。 

 もちろん、話しても何ら問題が発生しない内容ならば、話し方に気をつけて伝え

ても構わないでしょう。誰もが何も話さなくなったら、それはそれで社会生活に不

備をきたすからです。 

Qualquer pessoa tem confidências e privacidades que, por vários moti-

vos, seria problemático caso fosse revelado a outras pessoas. Ao des-

cobrir segredo importante ou algo privado de outra pessoa – seja al-

guém da família seja de um estranho – você deve abster-se rigorosa-

mente de revelá-lo a outras pessoas, sem a permissão dela. Sinceridade 

para com as pessoas significa isso. 

Quanto aos seus próprios assuntos – quando se tratar de coisas impor-

tantes que não devem ser revelados a outras pessoas –, você tem que 

estar determinado a “levá-las junto para o túmulo”. Excepcionalmente, 

e isso raramente acontece, você pode ter que depor perante a justiça 

como testemunha, mas nesse caso, por lei, será obrigado a relatar os 

fatos. Nesse caso, você terá que falar até mesmo sobre os segredos 

mais importantes das outras pessoas. No entanto, mesmo nesse caso, 

quando certos requisitos forem atendidos, você pode se recusar a tes-

temunhar, conforme estabelece a lei japonesa. 

Há, no entanto, algumas pessoas que falam abertamente sobre os se-

gredos e privacidades de outras pessoas. Do ponto de vista moral, são 

pessoas de baixo nível de maturidade espiritual. Elas também têm um 

baixo nível de consciência sobre a justiça e carecem de consideração e 

Omoiyari(1) pelas pessoas com os segredos expostos. 

É claro que, sendo um assunto que não cause problemas, você pode 

falar desde que tenha o devido cuidado na forma de se expressar. 

Mesmo porque, se todos pararem de falar, isso também criará proble-

mas em nossa vida social. 

(1) Omoiyari –思いやり = Pensamentos, sentimentos e atitudes que decorrem de você 

colocar-se no lugar da outra pessoa. Poderia ser traduzida como empatia ao mesmo 
tempo que benquerer, consideração ao próximo, colocar-se no lugar das pessoas, afeição, 
pensar no outro, etc. Não obstante, preferiu-se não utilizar a palavra traduzida e 

preservar a leitura em japonês, mantendo empatia como sendo a tradução de 共感 ― 

Kyou Kan. Para mais explicações, ver “Kakuguen 28”, na reunião do dia 06-set-
2021. 

4. 補足資料 

モラロジーつて何？ — 廣池千九郎の贈リ物（隔月・第 4回〉 

「まなびとぴあ」２０２２年 10月号 

 

4. Complemento 

O que é Moralogia? — Um presente de Chikuro Hiroike (4) 

Informativo Manabitopia, edição de outubro de 2022 

Atsushi Yano 
Diretor do Museu Chikuro Hiroike e Pesquisador 

Fundação Instituto de Moralogia 



– 7 – 

徳を積み、運命を開く 

〈質問〉徳とは何ですか？ 

以前、概論講座を受講した際、グループの懇談中にある受講者の方が次のよう

な話をされました。 

「モラロジアンって、何でも徳のせいにしますよね。あの人は徳があるとかな

いとか。自分の父親も何かうまくいかないことがあると、すぐに自分に徳がない

からとか言うんですけど、それはやり方がまずかっただけだろうと。徳ってよく

使うわりには何だか分からない言葉ですね……」 

Acumulem virtudes e construam o seu próprio destino 

Pergunta: O que é “virtude”? 

Resposta de Yano: 

Certa vez, quando fiz o curso do “Gairon”(1), um colega da mesa redonda contou 

o seguinte fato: 

“Os moralogianos costumam atribuir todas as coisas à virtude. Ficam falando que 

Fulano é uma pessoa virtuosa... que Sicrano não tem virtudes etc. Meu pai, por 

exemplo, quando as coisas não andam bem com ele, fica falando que faltou vir-

tude da parte dele, mas eu acho que é porque o método, o procedimento dele foi 

inadequado. Virtude é uma palavra frequentemente utilizada, mas tenho dificul-

dade em compreender o seu significado...” 

         概論講座のテキスト 

 

 

 

 

 

 

 

(1) Gairon = Título do livro 改訂 テキスト モラロジー概論 = Compêndio da 

Moralogia, edição revista, 2015 (~ Síntese do “Tratado da Ciência da Moral”, 

de 1926, reescrita na linguagem atual). 

 
 

なるほど、確かにモラロジーを学んでいると、「徳」や「不徳」という言葉は

よく見聞きしますし、口にもします。もちろん、徳という概念はモラロジーの専

売特許ではなく、「あの人は人徳がある」とか「私の不徳の致すところです」な

どと広く一般に使われています。しかし、徳とは何かと聞かれても、はっきりと

説明できる人は少ないのではないでしようか。 

一般に徳とは、「道をさとった立派な行為。善い行いをする性格。身についた

品性」(『広辞苑』)や「修養によって身につけた、すぐれた品性や人格」(『明

鏡国語辞典』)などとされています。 

De fato, ao estudar Moralogia, as palavras “virtude” e “desvirtude = falta de 

virtude” são frequentemente observadas, ouvidas e faladas. Evidentemente a pa-

lavra virtude não é uma exclusividade da moralogia, sendo amplamente usada em 

expressões como “...essa pessoa tem virtude” ou “...fruto de minha desvirtude”(1). 

No entanto, quando perguntado sobre o que é virtude, poucas pessoas conseguem 

explicá-la claramente. 

(1) NT: São expressões usuais no idioma japonês.  

 



– 8 – 

Em geral, a virtude é definida como sendo “uma atitude admirável da pessoa que 

compreendeu o caminho” (conforme Dicionário Japonês Koujien –広辞苑) ou “ex-

celente caráter e personalidade conquistados através de treinamentos” (conforme 

Dicionário Japonês Meikyo – 明鏡国語辞典). 

A “virtude” nos dicionários de português: 

 

 

https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/vir-

tude/ 

 

1. Inclinação para o bem. 

2. Qualidade ou atributo que está de acordo com a moral, a religião, a lei etc. 

3. POR EXT Força de caráter. 

https://www.aulete.com.br/virtude 

 

1. Qualidade daquilo que está de acordo com o que é considerado correto e desejável 

(do ponto de vista dos sistemas de moral, da religião, do dever etc.) Ex: A paci-

ência é uma das principais virtudes. 

2. Cada uma das qualidades morais, como a temperança, a modéstia, a generosidade, 

a justiça etc. 

3. Qualquer qualidade considerada como muito boa, desejável. 

4. Aquilo que está de acordo com os princípios do bem, com a qualidade dos altos 

padrões morais. 

モラロジーにおいても基本的な捉え方は同じですが、通常の善行や修養ではな

く、最高道徳的な努力や犠牲を払うことで得られる品性(最高品性)のことである

とされています。 

廣池千九郎は、この徳を人間の運命と関連づけて説明しています。 

道德を行うと、目に見えぬ痕跡が残る。それが德である。このエネルギ

ーによリ人間の運命は開く。それと同様に、不道徳は不德といぅエネル

ギーが残リ、不幸を生む。(松浦香『広池博士の講義』27頁) 

 

余徳がなくなったとき 

廣池は「何をするにも、人間はまず運命を開かなくてはいけない」と、よく門

人たちを指導していましたが、「運を開く種」が徳であるとも述べています。運

命は宿命と違って変えることができる。その原動力が徳だというのです。 

Na moralogia os conceitos básicos sobre a virtude são os mesmos, mas, mais 

abrangente incluindo também o sublime caráter conquistado mediante esforços 

e sacrifícios efetuados nas práticas da moral suprema, não sendo meramente re-

sultado do exercício de boas ações e de treinamentos. 

 

Chikuro Hiroike explica essa virtude relacionando-a ao destino da vida. 

Ao praticar a moralidade, pegadas (rastros, pistas) invisíveis permanecerão. Isso 

é a virtude. E é a energia da virtude que abre as portas do destino da vida do 

homem. Analogamente, ao praticar a imoralidade, permanecerá a energia da des-

virtude (不德 = Futoku = falta de virtude) mas essa, vai atrair a infelicidade.  

(Kaoru Matsuura, Palestras do prof. Hiroike, pág. 27) 

 

Quando se esgota a reserva de virtude  

Hiroike frequentemente orientava seus discípulos, dizendo: “Para fazer qualquer 

coisa, primeiro você tem que melhorar o destino da sua vida (運命 = Um Mei )”. 

https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/virtude/
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/virtude/
https://www.aulete.com.br/virtude


– 9 – 

人生において物事がうまくいかない理由は、自分のせいであったり、他人のせ

いであったり、その他さまざまな原因があるでしよう。しかし、徳について疑問

を持たれた受講生のお父様のように、困難な境遇に置かれた際、それを自分の不

徳として謙虚に受け止め、反省するということはとても大切なことです。廣池

は、「人間の運命は、物事によく注意するとか、慎重に考えて処置するとか、神

仏を礼拝するとか、そのくらいのことで改まるものではありません。必ず最高道

徳によって、人心の開発救済に努力して徳を積むよりほかに、運命を開く真の方

法はないのです」(廣池千九郎関係資料、意訳)と指摘しています。このお父様

は、ただ何かに失敗したとか、うまくいかないことがあったということを反省さ

れたのではなく、そのような境遇や運命に置かれた自分に徳が足りなかったと自

省されたのではないでしようか。このような自己反省は、さらなる道徳の実行の

原動力になり、運命を開くきっかけとなるものです。 

グループの懇談では、「余徳」ということも話題になりました。これもよく使う

言葉ですが、親祖先が積んでくれた徳が子孫に受け継がれることを指します。 

あるとき、廣池は日蓮上人の事跡調査を行うため、経
きょう

栄山
えいざん

題
だい

経寺
きょうじ

柴
しば

又
また

帝釈天
たいしゃくてん

に赴きました。その帰り道、随行者とともに昼食を浅草の料理屋でいただくこと

になりました。随行者の一人はその際にあった次のようなエピソードを書き残し

ています。 

  

題経寺は、東京都葛飾区柴又にある日蓮宗の寺院  

Dizia também que “a semente para melhorar o destino da vida” é a virtude. Des-

tino da vida é diferente de predestinação da vida (宿命 = Shuku Mei), e pode ser 

alterado. A virtude é a força motriz por trás dessa alteração. 

As razões pelas quais as coisas dão errado na sua vida podem ser de culpa sua, 

culpa de uma outra pessoa, ou uma outra razão qualquer. No entanto, quando você 

estiver numa situação difícil, é muito importante saber aceitá-la com humildade, 

como sendo fruto da falta de sua virtude – como ocorreu com o pai desse colega 

da mesa redonda – e refletir essa situação. Hiroike disse: “O destino da vida de 

uma pessoa não é algo que se muda simplesmente vivendo mais atento às coisas, 

ou pensando e lidando com mais cuidado nas coisas, ou recorrendo às crenças e 

pedindo ajuda a Deus ou a Buda. Não há nenhum método verdadeiro de melhorar 

o próprio destino da vida a não ser dedicar-se à obra de iluminação e salvação 

da mente humana e acumular virtudes”. A reflexão do pai desse colega da mesa 

redonda não era simplesmente devido ao fato de ter falhado em alguma coisa ou 

de algo que deu errado. Ele estava refletindo sobre a realidade de ter que passar 

pelo caminho de enfrentar uma situação difícil, devido a sua falta de virtude 

(assumindo para si o destino de sua vida). Esse tipo de autorreflexão será a força 

geradora das práticas morais seguintes abrindo as portas para o melhoramento do 

destino da vida. 

Nessa mesa redonda surgiu também a discussão sobre a palavra “余徳 = Yotoku(2) 

(reserva de virtude). É também é uma palavra muito usada na moralogia, signifi-

cando as virtudes acumuladas pelos pais e ancestrais e herdadas pelos descenden-

tes. 

(2) pode ser entendida como “reserva/estoque/saldo/provisão de virtude”. 

Certa vez Hiroike visitou o Templo Kyoeizan Daikyoji (Shibamata Taishakuten) 

de Tóquio para pesquisar a história de Nichiren Shonin(3). Na volta, resolveu al-

moçar com seus auxiliares num restaurante. Um dos auxiliares anotou o seguinte 

episódio nesse dia. 

 
(3) Nichiren Shonin = Nitiren ou Nichiren (em japonês: 日蓮) (1222 – 1282), algumas 

vezes chamado de Nichiren Shōnin (日蓮聖人), Nichiren Daishōnin (日蓮大聖人) ou 

Nitiren Daibossatsu (日蓮大菩薩), foi um monge budista do Japão do século XIII. 

Fundou o budismo Nitiren, um importante segmento do budismo japonês.  

 



– 10 – 

やがて電気コンロが持ち出され、一つ鍋を囲みながら一同鳥のスキヤキ

料理をご馳走になリました。食事が全部終わりましたので、私が電気の

差し込みを技きますと、〔廣池は)ジッとその鍋を見つめながら「これを

見なさい。もはや電気は完全に切れているが、その余熱でまだ煮上がっ

ている。一時の成金も先祖の余德でまだ栄えているように見え、こんな

むずかしい学問を勉強しなくとも生きてゆけるのではないかと思うであ

ろうが、道德を行わねば先祖の余德のなくなったときには、いつかはこ

の鍋のように冷えて没落する」とおっしゃいました。ジッと見つめる先

生の温顏は、忘れることができません。 

(松井千代『素直な心で運命を開く 私と大穴記念館』開発シリーズ 78) 

努力を積み重ねて遺すもの 

親・祖先が遺してくれた土地や家屋、預貯金など通常の遺産は目に見えるもの

です。しかし、余徳は目には見えません。私たちが現在の暮らしを享受できてい

るのも、この余徳のお陰だと気づかせてくれるのがモラロジーの教えです。 

 

廣池は、徳と運命の関係について次のようにも述べています。 

 

人間の德というのは、祖先以来の善悪の累積の差し引き額といえます。

その中でも、その人一代で累積した德はもっとも大きなものです。この

德の結果が人間の好運命を造るのです。それゆえに好運を開くには、最

高道徳を実行して人心救済に努力し、德を樹てることが必要なのです。

(「広池博士の教訓（５１）『所報』昭和 53年 4月号、13頁、意訳) 

Daikyoji é um templo da seita Nichiren localizado em Shibamata, distrito de Katsus-

hika, Tóquio. 

 

Em seguida veio à mesa um fogareiro elétrico com uma travessa preparada 

para cozinhar e servir a todos um sukiyaki de frango. Depois de terminada a 

refeição, eu desliguei o fogareiro da tomada elétrica e Hiroike, olhando para a 

travessa, disse: “– Olhem isso. A eletricidade está desligada, mas o calor resi-

dual ainda está presente na travessa. Analogamente, na sociedade, é possível 

que algumas pessoas temporariamente afortunadas continuem prosperando 

às custas da reserva de virtude dos ancestrais, pensando que poderão viver 

sem ter que estudar esta ciência complexa. Mas, se você não praticar a mora-

lidade, um dia, quando as reservas da virtude de seus ancestrais esgotarem, 

você ficará igual a essa travessa que vai se esfriar, e a sua vida vai se arrui-

nar.” Nunca esquecerei a expressão calorosa do professor Hiroike ao manifes-

tar estas palavras. (Chiyo Matsui, Melhorar o destino da vida com um bom cora-

ção: Minha vida no Memorial Hall de Oana(4). Série de revistas “Iluminação” no 

78). 

 (4) Oana: Termas de Oana, em Tanigawa, local onde Hiroike faleceu em 1938. 
 

O que deixaremos aos sucessores acumulando os esforços... 

Heranças comuns como terras, imóveis e depósitos bancários deixados por pais e 

antepassados são bens tangíveis, visíveis. No entanto, 余徳 = Yotoku(5)  é um 

legado intangível, invisível ou intocável. A moralogia nos ensina que estamos des-

frutando as nossas vidas atuais graças ao Yotoku = 余徳 ou seja, graças a essa 

reserva de virtude. 

(5) Yotoku pode ser entendida como “reserva/estoque/saldo/provisão de virtude” 

Hiroike também disse sobre a relação entre virtude = 徳 e destino = 運命: 

Pode-se dizer que a virtude de uma pessoa é como se fosse o saldo entre as 

práticas do bem e do mal, acumuladas desde os seus ancestrais. Dentre essas 

virtudes, o saldo acumulado na vida da própria pessoa é o maior. É esse saldo 

de virtude que constrói o bom destino (sorte) do ser humano. Por isso, para 

construir um bom destino na vida (sorte), é necessário praticar a moral 



– 11 – 

この教訓では、親・祖先から受け継いだ徳、不徳というものは確かにあるけれ

ど、その人自身が積み上げた徳がその人の人生にとっては、もっとも大きな影響

を持つということです。そのため、よい運命を開くには結局本人が道徳的な努力

を積み重ねていくしかないということです。 

私たちは親・祖先からいただいた余徳も不徳も感謝して受け継ぎ、余徳は食い

潰さないように、不徳は減らすように、日々たゆまず善行を積んで、次の世代に

はできるだけの徳を遺してやりたいものです。 

さて、冒頭のグループでは、徳について一通り盛り上がった末に、「結局、こ

うしてモラロジーを学んでいられるのも、親・祖先の余徳のお陰なのでしよう

ね....」と話がまとまり、心静かに懇談を終えました。 

suprema, dedicar-se para a salvação da mente (coração, espírito) das pes-

soas e cultivar a virtude interior.  

Fonte: Ensinamentos de Chikuro Hiroike (51), Informativo do Instituto, edição de abril 

de 1978, página 13, tradução livre. 

Neste ensinamento (box acima) se diz que há — certamente — virtudes e desvir-

tudes herdadas, dos pais e dos ancestrais, mas, que as virtudes acumuladas pela 

própria pessoa são as que têm maior influência na vida dela. Por isso, para me-

lhorar o destino da vida, não há alternativa a não ser a própria pessoa realizar 

esforços cumulativos com as suas práticas morais. 

O desejável, então, é herdarmos/recebermos com gratidão, tanto a reserva de vir-

tude (余徳 = Yotoku) quanto as desvirtudes (不德 = Futoku) dos pais e ancestrais, 

e vivermos de forma a: 

▪ não consumir o saldo que recebemos; 

▪ reduzir/descontar as desvirtudes; e  

▪ acumular diariamente a prática de boas ações para deixar virtudes às 

gerações seguintes. 

Voltando ao pessoal da mesa redonda mencionada no início, chegamos à conclu-

são — após esta conversa — que: “... no final, o fato de podermos estar aqui, desta 

forma, estudando juntos a moralogia, deve ser também graças às reservas de vir-

tudes de nossos pais e ancestrais...”. 

 

- Fim –  

 


