
39 

 

10. Iluminar a mente humana e aperfeiçoar o caráter 17  

 

 – Jinshin Wo Kaihatsu Shite Hinsei Wo 

Kansei Su –  

[04.jun.2012] [17.dez.2020] 

Esta máxima refere-se ao método para se aprimorar e alcançar a 
excelência do caráter. 

A palavra “desenvolvimento” aqui abrange o significado de 

desenvolvimento e da salvação da mente humana. 
Desenvolver a mente humana significa iluminar e orientar 
corretamente o conhecimento, a emoção e a vontade das pessoas 
– através do ensinamento dos Grandes Mestres. E, a salvação 
significa a regeneração completa da personalidade delas, mediante 

 
17  Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema 
(Número 5.3): Enlighten the human mind and perfect one’s character. The exponents 
of the ortholinons, i.e.. God, the sovereign head of state, one's parents, ancestors and 
the series of teachers of one's own spiritual enlightenment or salvation do not demand 
anything of us. The predecessors in the series of those ortholinons only wish that we 
all perfect our supreme character based on supreme morality and lead our lives in 
security, peace and happiness. We human beings should each therefore understand the 
intentions of those ortholinons and should each try to form our own fine characters, 

enlighten others' minds by transplanting our characters, urge that enlightened man first 
to show gratitude to his own ortholinons; and with him and those enlightened after him 
in turn, we should try to perfect this world. Such is the work of enlightenment and 
salvation of human minds, and this is the only method of showing gratitude to our 
ortholinons. The method and order of perfecting our character is this: first we learn 
about supreme morality, and then become deeply impressed by the painstaking efforts 
of enlightenment and salvation made by the sages and our predecessors in supreme 
morality. Then we ourselves make efforts for the true enlightenment and salvation of 

human minds and realize for the first time for ourselves what pains were experienced 
by God, the sages and previous ortholinons. In the course of time we may cultivate in 
ourselves a spirit of benevolence, and the mental attitude of self-examination, both of 
which may lead us to attain truly supreme characters (See Book One, Chapter 14, X 
and XI). 

40 

a prática sincera da benevolência dos Grandes Mestres. Com a 
dedicação ao desenvolvimento e salvação da mente humana 
podemos alcançar a excelência do nosso caráter. 

O desenvolvimento e salvação da mente de uma pessoa, na 
Moralogia, baseiam-se em três pontos fundamentais: 

Em primeiro lugar é necessário explicar o conteúdo da moral 
suprema, de forma compreensiva, utilizando todo o seu 
conhecimento e vivência pessoal, recorrendo à razão dessa pessoa, 
de modo que ela tenha a compreensão correta e abrangente da 
vida humana, do princípio ao fim. Ou seja, a pessoa deve adquirir 
uma sólida e correta capacidade de julgamento baseado na moral. 

Em segundo lugar, com muita bondade e dedicação à pessoa, 
deve-se despertar nela o espírito de benevolência, para que ela 
mesma aceite o conteúdo da moral suprema com toda emoção. 
Ou seja, deve-se semear na pessoa um profundo sentimento 
moral. 

Em terceiro lugar, recorrendo à consciência da pessoa, e com a 
força de seu próprio exemplo de vida, deve-se semear no coração 
dela a essência da moral suprema. Ou seja, trata-se de sensibilizá-
la com a força de toda a nossa personalidade, de modo que ela 
reformule integralmente a sua atitude moral. 

O desenvolvimento e a salvação da mente humana – dessa forma 
– é um processo de implante de sua benevolência na outra pessoa, 
utilizando toda a força do seu conhecimento, pensamento e 
vivência pessoal. A verdadeira salvação é alcançada com a 
influência direta da personalidade de uma pessoa sobre a outra. 

O desenvolvimento e a salvação da mente humana requer uma 
prática contínua, perseverante e muita benevolência. Devemos 
então, procurar diversas oportunidades de diálogo e dedicar muita 
atenção aos outros, com serenidade e calor humano. Em vez de 
apontar as falhas e defeitos da pessoa, devemos compreender bem 
a situação dela, as suas circunstâncias familiares e profissionais, e 
auxiliá-la, colocando-nos na situação dela. É muito importante a 
atitude de ouvi-la bastante, sempre com muita atenção, solidário 
com ela, e sem nenhuma atitude impositiva de sua parte, de modo 



41 

que ela mesma perceba os problemas e pratique a moral suprema 
– livre e espontaneamente. 

O nosso sentimento tem sempre uma tendência egocêntrica; por 
isso, o simples fato de conhecer a moral suprema não é suficiente 
para produzir, de imediato, a benevolência em desenvolver as 
pessoas. No início, então, devemos treinar a simples atitude de 
gentileza, solidariedade ou compaixão, esforçando-se sempre em 
pensar e agir colocando-se no lugar dos outros. Ao comprar algo, 
vender, cumprimentar alguém, ou até mesmo no caso de um 
simples telefonema, devemos sempre proceder pensando no bem 
do próximo, orando pela sua felicidade. 

Há também situações em que, por mais que nos esforcemos no 
desenvolvimento e salvação – com sinceridade e devoção –, não 
alcançamos resultados satisfatórios. Mesmo nessa situação 
devemos fazer a autorreflexão , pensando que pode ter faltado a 
sinceridade de nossa parte, e avançar silenciosamente, com 
serenidade e sentimento paternal. Além disso, mesmo diante de 
dificuldades, não devemos ficar indignados com isso, ou odiá-las. 
E muito menos, externar o ódio ou a insatisfação, pois, essa 
atitude leva sempre à destruição e nunca aos bons resultados e à 
elevação do caráter. Seja no lar seja no local de trabalho, devemos 
nos aproximar das pessoas com bondade e calor humano, 
perseverança e amor verdadeiro, em formar e desenvolver as 
pessoas, como se fosse o amor dos pais. 

Dessa forma, acumulando-se as práticas morais – uma a uma – a 
partir de coisas que nos são próximas, e com o espírito de 
desenvolver e salvar a mente humana, gradativamente surgirá no 
seu interior o sentimento verdadeiro de benevolência, e o seu 
caráter se elevará naturalmente. 

Do Kakuguen, págs. 29~31 


