
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 01, 24-out-2022 

  
 

  



– 2 – 

   

  

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 

2002 

a) Tratado da Ciência da Moral, de 
Chikuro Hiroike, 1ª edição em japo-
nês, 1926 

 



– 3 – 

１．新版『道徳科学の論文』第9 冊第8 章 

P.299:（一）天爵を修めて人爵これに従う 

 最高道徳を実行せんとするに当たりて、その根本原理及び根本精神を表現する

主要条件の総括《そうかつ》的方法は、まず天爵を修めて、しこうして自然に人

爵の加わり来たることを待つのであります。かくてその天爵を修むると申すこと

は人類発達の原理に一致するところの純粋正統の学問・知識及び高き品性を具備

することであって、すなわち神の心に一致する品性を有するように修養すること

であります。かくのごとき品性を有する人は自然に名誉・利益・財産・社会の高

き地位もしくは成功を獲得することが出来るのであります。これすなわちいわゆ

る天爵を修めて人爵これに従《したご》うたのであります。人間、ひとたび、か

くのごとき方法をもって人爵を得たならば、その基礎甚だ堅固にして天変・地災

もしくは人禍のために容易に亡《ほろ》ぶることはないのであります〈この条は

第一巻第十四章第一項参照〉。 

 

Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema (Nú-

mero 5.1): Attain heavenly nobility, and human nobility will follow. The compre-

hensive method to satisfy the main conditions of the fundamental principles and the 
fundamental mental attitude in the practice of supreme morality will be to attain first 

of all heavenly nobility and wait for human nobility to be gradually added as a natural 

course of events. Attaining heavenly nobility consists in obtaining highly perfected 
moral character as well as pure orthodox learning and knowledge that agree with the 

principles of human development. It is nothing but training oneself so as to obtain a 

character agreeing with the mind of God. A man who possesses such a character will 

be able to enjoy honour, benefit, fortune and respectable social status or success as a 
natural result. Thus attainment of heavenly nobility will lead to the acquisition of 

human nobility. If a man has indeed obtained human nobility by virtue of such a 

method, it will be established on so firm a foundation that it will not be easily de-
stroyed either by natural disaster or by human calamity (See Book One, Chapter 14. I). 

 

 

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 em japonês (em 

inglês: Vol. 3) – (Redação original de 1926)  

Pág. 299: Pratique a nobreza divina e a nobreza humana 

naturalmente o acompanhará     

O método integral para atender as condições das atitu-

des mentais e dos princípios fundamentais nas práticas 

da moralidade suprema será o de atingir primeiro a no-

breza celestial (divina) e aguardar que a nobreza hu-

mana seja agregada de forma natural, gradativamente. 

Atingir a nobreza divina (celestial) significa conseguir 

chegar a um elevado nível de estudos e conhecimentos 

ortodoxos, bem como, dotado de um caráter ilibado. 

Nada mais é do que treinar a si mesmo para alcançar 

um caráter que esteja em conformidade com o espírito 

(mente) de Deus. Um homem que atingir tal nível de 

caráter desfrutará — naturalmente — de honrarias, be-

nefícios, fortunas, status respeitáveis e sucessos. Por 

isso, é a conquista da nobreza divina (celestial) que 

trará, como resultado, a nobreza humana. Se um ho-

mem realmente conquistar a nobreza humana, medi-

ante tais métodos, ela será tão sólida que não será fa-

cilmente destruída nem por desastres naturais nem por 

calamidades. (ver Livro Um, Capítulo 14. I). 

 

Pratique a nobreza divina... = Conquiste, Consiga, Cul-

tive, Alcance, Desenvolva, Treine.... a nobreza divina 



– 4 – 

1a. １ 天爵を修めて人爵これに従う 

 この格言は、最高道徳実行の目的と意義を示したものです。 

 この句は『孟子《もうし》』告子《こくし》上篇にあるもので、道徳の実行に

もとづいて品性を完成することが、人間の幸福実現にとって根本であることを教

えています。 

 孟子は、中国古代において、国王から諸侯《しょこう》や臣下《しんか》の功

績に対して与えられた位階《いかい》を「人爵」と称しました。これに対して、

道徳を実行することによって培《つちか》われた品性や人格を、天から与えられ

た位として「天爵」と称しました。そして「昔の人は天爵を修めることのみに努

め、その結果として人爵を与えられたのであるが、今の人は人爵を得たいがため

に天爵を修めようとしている。これは物事の本末《ほんまつ》を見失っているも

のである」と述べています。 

 私たちは、事業が成功したり、学問上の業績が認められたりすることによっ

て、それにふさわしい地位や名誉、利益などを得ることができます。また、職場

や団体内での役職なども、その人の日ごろの努力や功績、あるいは人柄《ひとが

ら》が評価されて与えられるものです。さらに、人間関係に恵《めぐ》まれ、安

定した生活を送っている人は、それまでの努力が報《むく》われているものとい

えます。 

 ところが私たちは、そのような地位や名誉、利益などを得ると、その上に安住

して、苦労を忘れ、努力を怠《おこた》ってしまいがちです。これでは、せっか

く得た成功や人望もやがて失われていくことになります。そこで私たちは、人生

の本末を見失うことなく、不断に道徳を実行して、つねに品性を高めていくこと

が大切です。 

 モラロジーでは、世界の諸聖人の思想と事跡に一貫する最高道徳を実行し、品

性を高めることが人生の根本であり、その結果として真の安心、平和、幸福が得

られることを教えています。 

 天爵を修めるための最良の方法は、自我を没却して慈悲心を体得し、道徳的過

失を償《つぐな》い、道徳的負債を返済するという義務先行の自覚をもって、伝

統を尊重し、人心の開発救済に努力することです｡ 

1a. Máxima 01. Pratique a nobreza divina e a nobreza hu-

mana naturalmente o acompanhará  

Esta máxima refere-se ao significado e objetivos das práticas da moral suprema. 

São palavras que constam da primeira parte dos diálogos de Mêncio com o 

discípulo Gaozi, e nos ensina que a base para a concretização da felicidade 

humana é a elevação do caráter mediante práticas da moral. 

Mêncio designou de nobreza humana os títulos e honrarias concedidos pelo 

imperador, na antiga China, aos méritos de seus vassalos e governadores. Em 

contrapartida, a nobreza divina seria a distinção outorgada pelo Céu ao 

caráter e personalidade cultivados pelas práticas sucessivas da moral. Diz ainda 

que os antigos se empenhavam em cultivar unicamente a nobreza divina e 

como consequência, a nobreza humana lhes era concedida; mas, os homens 

de hoje cultivam a nobreza divina pela vontade de conquistar a nobreza 

humana. Isso é uma total inversão de ordens das coisas. 

Com o sucesso de algum empreendimento ou o reconhecimento de uma 

pesquisa científica podemos conquistar o merecido lucro, ou títulos e honrarias. 

Os cargos, posições e funções, no ambiente de trabalho ou na sociedade, são 

também reconhecimentos de seus méritos e resultado de avaliações de sua 

dedicação cotidiana e traços de personalidade. Pode-se dizer que os 

privilegiados com bons relacionamentos humanos e que desfrutam de uma 

vida estável, está colhendo os frutos de esforços até então despendidos.  

Entretanto, ao obtermos essas vantagens, status ou notoriedade, temos a 

tendência de ficarmos acomodados com isso esquecendo os sofrimentos e 

sacrifícios efetuados e descuidamos da dedicação contínua. Se prosseguirmos 

com isso, perderemos a notoriedade e o sucesso conseguidos com muito 

esforço. Por isso não podemos perder de vista a ordem das coisas na vida, e o 

importante é a prática contínua da moral visando a elevar o caráter. 

A moralogia nos ensina que a base da nossa vida é a elevação do caráter 

mediante práticas da moral suprema – manifestada e revelada pelos grandes 

mestres da humanidade – e como consequência disso, alcançar a verdadeira 

paz interior, tranquilidade e felicidade. 

A melhor forma de praticar a nobreza divina é o respeito aos Ortolinos e a 

dedicação ao desenvolvimento e salvação da mente humana com a 

consciência voltada para: a renúncia ao egoísmo e a assimilação do espírito de 



– 5 – 

（一）自我を没却するとは、私たちの欲求を浄化《じょうか》して、利己心を克

服《こくふく》することです。 

（二）慈悲心を体得するとは、神の存在を認め、万物を生成化育《せいせいかい

く》する慈悲の心になることです。 

（三）義務を先行するとは、神に対する義務をはじめとして、人間としてのさま

ざまな道徳的義務をすすんで果たすことです。 

（四）伝統を尊重するとは、私たち一人ひとりが恩人の存在を自覚し、その恩恵

に感謝して報いていくことです。すなわち、家の伝統、国の伝統、精神伝統を

はじめ、社会生活上の恩人である準伝統に感謝し、それらの伝統に報恩するこ

とです。 

（五）人心を開発救済するとは、利己心を克服して慈悲心を体得し、伝統に報恩

することによって救済された心を、他の人々に移し植えていくことです。この

人心の開発救済こそ、自他の品性を向上させるとともに、社会の秩序と平和を

実現する要諦《ようてい》です。 

 このように、最高道徳には実行上の五つの原理があり、これらは互いに深く関

係し、渾然《こんぜん》と一体をなしていて、私たちの心づかいと行ないの標

準、つまり品性完成の方法を示しています。したがって私たちは、最高道徳を実

行することによって「天爵」すなわち最高品性を完成することができるのです。

ここに、聖人の思想、道徳を根幹《こんかん》とするモラロジーが、天爵享受

《きょうじゅ》の学問、あるいは品性完成の科学と呼ばれる理由があります。 

最高道徳の格言 (p. 2-4) 

 

benevolência; e a precedência do dever, reparando os erros morais cometidos 

e saldando as dívidas morais. 

1- Renúncia ao egoísmo significa a purificação de nossos desejos e a 

superação do egocentrismo. 

2- Assimilação do espírito de benevolência é o reconhecimento da 

existência de Deus alcançando o estado pleno de benevolência interior – 

em desejar a formação e o crescimento de tudo e de todos. 

3- A precedência do dever significa cumprir primeiro com o dever perante 

Deus, e em seguida, cumprir espontaneamente com os deveres morais, 

como ser humano. 

4- Respeitar aos Ortolinos significa a conscientização sobre a existência 

de inúmeros benfeitores, despertar para a gratidão a eles e dedicar-se para 

a retribuição. Significa o despertar de gratidão para com os Ortolinos 

familiar, nacional, espiritual e os co-ortolinos, e dedicar-se à retribuição. 

5- Desenvolver e salvar a mente humana significa semear – no coração 

de outrem – o mesmo sentimento de salvação por você conquistado, 

através da superação do seu egocentrismo e a assimilação do espírito de 

benevolência. É essa dedicação ao desenvolvimento e salvação da mente 

humana que promove a elevação mútua do caráter e concretiza a paz e a 

ordem na sociedade. 

Assim, há, na Moral Suprema, cinco princípios de natureza prática, 

relacionados profundamente entre si e constituindo uma unidade que é um 

referencial para nossa atividade mental e conduta, ou seja, um método para a 

elevação do caráter. Com a prática da Moral Suprema, portanto, podemos 

alcançar o supremo caráter, ou seja, a “nobreza divina”. É por esta razão que 

a moralogia – que tem na sua base os ideais e a moral dos grandes mestres da 

humanidade – é considerada a ciência para a conquista da nobreza divina, ou 

a ciência para a elevação do caráter.                          Do Kakuguen, págs. 2~4 

 

 

Mêncio ou Mencius (chinês tradicional: 孟子; pinyin: Mèngzǐ; Wade-Giles: Meng Tzŭ; literalmente "Mestre Meng"), 370 a.C. - 289 a.C. O termo 

também pode ser uma referência ao livro que reúne seus pensamentos. Mêncio nasceu na cidade-estado de Zoucheng (鄒城; originalmente 

Zouxian), na atual província de Shandong. Acredita-se que tenha sido discípulo do neto de Confúcio, Zisi. Tornou-se filósofo itinerante e livre e 

foi um dos principais intérpretes do confucionismo. Assim como o mestre Confúcio, segundo a lenda, ele viajou pela China durante quarenta 

anos oferecendo seus conselhos e orientando reformas. Só depois dos quarenta anos de idade, Mêncio se tornou conhecido, após uma vida 

meditativa e envolta em estudos sobre os problemas sociais e morais. Dentro da filosofia confucionista, a importância de Mêncio é superada 

apenas pela de Confúcio. A mãe de Mêncio é tida como uma figura feminina exemplar na cultura chinesa. Uma das mais tradicionais expressões 

idiomáticas chinesas éː "mãe de Mêncio, três mudanças" (Ver item 4.3. Curiosidades, da Máxima 45, reunião de 28-mar-2022). 
 



– 6 – 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 

1.【心磨き】「私たちは、人生の本末を見失うことなく、不断に道徳を実

行して、つねに品性を高めていくことが大切です」（P. 3）と、どんなに

地位や評価を与えられても、努力を怠らずに自分を高める大切さが説かれ

ています。皆さんは、自分の心を磨くためにどのような取り組みをしてい

ますか。また、その取り組みを継続するために、どのような工夫をしてい

ますか。 

2. 【幸せの原因】 モラロジーでは、最高道徳を実践した結果として「真の

安心、平和、幸福が得られる」（P. 3）と教えています。あなたは今、安

心、幸福な生活を送れているでしょうか。今あなたが安心、幸福である、

反対に不安や不幸せだとしたら、その原因はどこにあるでしょうか。 

 

 

1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima 01  

  

1. [Lapidação da mente] Na pág. 3, esta máxima destaca, 
da seguinte forma, a importância de sempre se esforçar para 

melhorar a si mesmo, por mais que receba cargos, posições 

e qualificações: “... não podemos perder de vista a ordem das 

coisas na vida, e o importante é a prática contínua da moral 
visando a elevar o caráter”. O que você está fazendo para 

melhorar/lapidar a sua mente/pensamento? Além disso, o 

que você está fazendo para manter a continuidade nesse es-

forço? 

 

2. [A causa da felicidade] A Moralogia nos ensina que, com 

a prática da moral suprema procuramos “... como consequên-

cia disso, alcançar a verdadeira paz interior, tranquilidade e 
felicidade” (pág. 3). Você acha que está podendo viver uma 

vida segura e feliz agora? Se você se sente seguro e feliz 

agora, ou ao contrário, está intranquilo e infeliz, onde está a 

causa disso tudo? 

 

2．『改訂 廣池千九郎語録』 

P. 053 社会問題 

人爵が高くなったということ、たとえば大臣になったとか、富者になったとか

いうことは、何ら社会的もしくは国家的に誇るべき価値はないのであります。そ

ういう高い人爵を得てそれによりて真の善事をなすので、その人爵が幾分天爵的

に使用さるるので、初めてそれが存在の価値を生ずるのであります。     『資料集』 

 

2. Citações de Chikuro Hiroike   

Pág. 53: As questões sociais    

Conquistar a nobreza humana, como por exemplo, tornar-se um 

ministro de Estado ou ficar rico, não tem valor nenhum do qual se 
orgulhar em termos de sociedade ou da nação. Conquistando uma 

posição elevada e — por essa razão — praticando a verdadeira boa 

ação, essa nobreza humana é parcialmente utilizada na nobreza 
divina (celestial), e só então poderá dar origem ao seu valor exis-

tencial.                                                           “Coletâneas” 

 

 



– 7 – 

P. 057 サラリーマンの心得 

一、サラリーマンは品性と同時に〔地位は〕高くはならぬが、天爵を得れば、

月給の外に健康・長命・開運・子孫不朽というような人力でできぬ幸福が得らる

る。また永くつとめられ昇給もする。 

一、人心救済をする資本家に奉仕的に働くことは、単なる利己的の人のために

働くよりは天の恵み多し。                                                               『資料集』 

 

 

 

P. 199「五. 道徳実行の方法」・開運の方法 

飲食しても自分で消化吸収したものだけしか身につかないように、人爵を持っ

ても天爵の伴ったものでないと身にはつかない。     

 十川利平、昭和一〇年、本部大講堂において 

Pág. 057: O juízo (consciência, estado de espírito) do assa-

lariado 

▪ O assalariado não chegará a um posto elevado ao mesmo tempo 

que o seu caráter; mas, ao elevar/alcançar a nobreza divina 

(celestial), conquistará o estado de felicidade que não pode ser 

obtido com a força humana, como a saúde, longevidade, boa 
sorte e a prosperidade dos descendentes, além de seu salário 

mensal. Além disso, o emprego será duradouro e receberá pro-

moções. 

▪ Trabalhar para um capitalista que se dedica à obra de salvação 

da mente humana resultará em muito mais bênçãos do Céu do 

que trabalhar para uma pessoa meramente egoísta. 

                                      “Coletâneas” 

Pág. 199: O método para melhorar o destino da vida (sorte) 

Da comida e bebida ingerida, somente aquela parte digerida e ab-
sorvida vai constituir o seu corpo; da mesma forma, mesmo que 

tenha a nobreza humana (posição, status), somente aquela parte 

acompanhada da nobreza divina (celestial) vai constituir a sua per-

sonalidade.         

Rihei Sogawa, 1935, no Auditório Principal 

3. 廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』 

 

P. 16「天爵を修める」 

道徳的に生きることによって、人は幸せになることができます。しかし、個人

的な幸福の獲得を目的にして、打算的に「道徳らしいこと」を行ってはいけませ

ん。見返りを求めず、純粋に「善い心づかいと行い」を貫くことで、人格が高ま

り、周囲から敬われるようになります。その結果として幸せがやってくるので

す。 

3. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP  

Pág.16: Cultivar/Praticar a nobreza divina   

Vivendo conforme as regras da moral, as pessoas conseguem ser 

felizes. No entanto, não devemos praticar “coisas morais” de forma 
calculada com o propósito de conquistar a felicidade pessoal. Com 

as práticas contínuas de “bons pensamentos/sentimentos e ações” 

sem esperar nada em troca, a sua personalidade crescerá e terá o 

respeito e admiração das pessoas do seu entorno. A felicidade virá 

como resultado disso. 

Mencius (ou Mêncio) da China disse: “Pratique a nobreza divina 

(celestial) e a nobreza humana naturalmente o acompanhará”. “No-
breza celestial ou divina” significa “uma classificação (ordem, 

classe, status) atribuída pelo céu”, em razão do aumento da perso-



– 8 – 

中国の孟子は、「天爵を修めて人爵これに従う」といいました。「天爵」と

は、人格を高めることによって「天から与えられる位」のこと。「人爵」とは、

古代中国において国王から諸侯や臣下に与えられた位のことです。孟子は、「人

爵を得たい（出世して幸福になりたい）と思って、天爵を修めよう（道徳的に生

きよう）とするのは、本末を見失っている」と諭しています。 

天爵を修めるための五つの原理は、以下の通りです。 

① 自己の欲求を浄化し、利己的な心を克服する。 

② 万物を生み育てる神のような慈愛の心を身につける。 

③ 人としての道徳的義務を進んで果たしていく。 

④ 親祖先や国家・社会生活上の恩人に感謝し、その恩に報いる。 

⑤ ①～④を実践しつつ、その心を他人にも伝えていく。 

古来、偉人たちが示してきた最高レベルの道徳を実行し、天爵を修めることが

できるよう、日々精進していきたいものです。 

 

 

nalidade. “Nobreza humana” é uma classificação concedida aos se-

nhores feudais e vassalos pelo imperador(governante) da China an-
tiga. Mencius adverte: “Se vive preocupado em cultivar a nobreza 

divina (viver moralmente) com a intenção de conquistar a nobreza 

humana (sucesso na vida, felicidade) você está invertendo total-

mente a ordem das coisas”. 

Os cinco princípios para cultivar/praticar a nobreza divina são: 

 Purificar os desejos pessoais e superar os sentimentos egoís-

tas. 
 Alcançar o estado de amor e benevolência de Deus, que cria e 

provê todas as coisas. 

 Cumprir com as obrigações morais como seres humanos, vo-

luntariamente. 
 Praticar a gratidão e retribuição aos benefícios e legados dos 

ancestrais e dos benfeitores da nação e da sociedade. 

 Praticar os itens  a  e difundir/transmitir esse sentimento 
às demais pessoas. 

Seria altamente desejável podermos nos dedicar, todos os dias, em 

praticar o mais alto nível de moralidade que os grandes homens 

demonstraram, desde os tempos antigos, e cultivar/desenvolver a 

nobreza divina/celestial. 

4．『道経塾』 87 号 平成 25 年 11 月号 (2013) 林田
はやしだ

明
あき

大
お

「置かれた

状況下で自分を磨く」より 

 

 

 

林田
はやしだ

明
あき

大
お

・作家、陽明学(1)研究家 （1952 ~  ） 

(......) 

― 先ほど「心の中に善くない思いが生じたら、ただちに克服すべき」とのこと

ですが、それをやるにはどういう実践が必要なのでしょうか。 

4. Revista Dokeijuku, edição de nov-2013. Artigo (parcial), 
de título: Lapidar a si mesmo, nas circunstâncias em que 
se encontra. 

Akio Hayashida, escritor, pesquisador de Wang Yangming(1) (陽明学 - Yo-

meigaku, em japonês) (1952 ~ ) 

                

(......) 

Pergunta: Anteriormente o senhor disse: “Quando pensamentos ruins 

surgem em sua mente, você deve superá-los imediatamente.” Que tipo 

de “prática” é necessária para fazer isso? 

Hayashida: A palavra-chave aqui é “良知 – Ryochi (que significa sabedo-

ria/intuição/juízo/bons conhecimentos)”. Wang Yangming diz que há — 



– 9 – 

林田―そこでのキーワードが「良知」です。陽明は、私たちの日常生活を支配

している心の内奥に、「もう一人の私」「本当の私」がいる、と語っています。 

例えば歩いている道路のわきに空き缶が捨ててあったとします。それを見た瞬

間、「拾ったほうがいいな」との思いがわきながら「でも先を急いでいるし」と

か「誰かが拾うだろうから」などと思いなおして、行動しないでいることが私た

ちには多々あります。ではこの「拾ったほうがいいな」という声、そのアドバイ

スをくれる存在は誰なのでしようか。実はこれが、この「もう一人の私」、つま

り「良知」なのです。 

私は高校時代からドイツやョーロツパの文化や教育に興味をもち、人智学者の

R.シユタイナー(2)の思想を長らく勉強してきました。実はシユタイナーも陽明と

同じく「もう一人の私」の存在を指摘しており、シユタイナーはそれを「高次の

自我」と表現しています。 

私もよくやるのですが夜、布団に入った時、「ああ眠い」と思ってるのは、肉

体に根差した自分、シユタイナー流にいえば「低次の自我」です。そして寝付こ

うとするとき「ちょっと待て」というサジェスチョンが入るんですよね。「お

前、この書類をかばんの中に入れとかないと、明日の打ち合わせの時に、忘れた

らどうするんだ」というわけです。「その声は誰なんだ？」つて言いたいですよ

ね。肉体は睡眠を求めている。でも「カバンに入れたほうがいいな」という声も

確かに自分の中から出たもの。その「今すぐやれ」という声なき声の主が「良

知」なんですね。 

―その「良知」に従うということが、実践になるわけですね。 

林田－従うという前に、まず「良知」を自覚することが大切です。言葉を換え

れば「内なる声」に気づくことです。そして気づいたら面倒くさがったり、後回

しにせずに、間髪いれずに実践するクセをつけることです。逆に「ゴミを拾った

ほうがいいな」という声に気づきながら、「でも面倒だな」という善くない思い

dentro da mente que governa a nossa vida diária — o “eu real” e um 

“outro eu”. 

Por exemplo, imaginem uma latinha jogada na calçada da rua onde você 

está andando. Quando notamos a latinha pensamos: “Devo pegá-la”, mas 

logo depois pensamos novamente: “Mas eu estou com pressa”, ou “Al-

guém deve pegá-la” e não entramos em ação. Então, essa voz interior 

que diz: “Devo pegá-la”, de quem será esse conselho? Na verdade, este 

é esse “outro eu”, ou seja, “Ryochi”. 

Desde a época do colégio eu me interessei pela cultura e educação da 

Alemanha e da Europa, e há muito tempo estudo o pensamento do antro-

posofista Rudolf Steiner(2). De fato, Steiner, tal como Wang Yangming, 

indica a existência de um “outro eu”, que ele descreve como um “Eu su-

perior”. 

À noite, quando me deito na cama e penso: “Ah, estou com sono”, é o eu 

enraizado no corpo, ou, segundo os termos de Steiner, o “Eu inferior”. E, 

quando você está prestes a adormecer, recebe uma sugestão dizendo: 

“Espere um minuto”. “Se não colocar o documento na sua maleta, vai 

esquecer amanhã!!!” Fica a dúvida: “De quem é essa voz?” O corpo quer 

dormir. Mas a voz interior que sugeriu colocar o documento na maleta 

certamente foi também algo que veio de dentro de mim. “Ryochi” é o dono 

da voz interna silenciosa que diz: “Faça isso agora”. 

Pergunta: Quer dizer então que a “prática” seria obedecer/seguir esse 

“Ryochi”? 

Hayashida: Antes de obedecer, é importante primeiro tomar consciência 

do “Ryochi”. Em outras palavras, significa perceber a sua “voz interior”. E 

quando você perceber, não postergue nem seja preguiçoso, e crie o hábito 

de praticar imediatamente. Ao contrário, aquele que percebe a voz interior 

dizendo: “Devo recolher o lixo”, mas não o pratica achando que “é muito 

chato”, é a pessoa que está treinando o desleixo, todos os dias. 

Pergunta: Então, é a prática em sua vida diária que constrói o Eu? 

Hayashida: Sim. A sra. Reiko Koshikawa, uma pesquisadora sobre o pe-

ríodo Edo (1603 ~1868), grande amiga minha, me disse: “Foi muito bom 

eu conhecer os ensinamentos de Yomeigaku (Wang Yangming) sobre o 事



– 10 – 

を放置している人は、私に言わせれば毎日、だらしない人になっていく練習をし

ているようなものです。 

―日常生活の中からの実践が、自分の心をつくつていくわけですね。 

林田―そうです。親しくさせていただいている「江戸しぐさ」語り部の越川禮

子先生が「陽明学の『事上磨錬』という教えを知って、本当によかった」と言っ

てくださったのですが、私も同感でした。文字どおり、仕事や日常生活のなかで

心を磨く、ということを意味しています。そういうと「仕事中はやるけれど、日

常生活でも自分を律するなんて、そんな修行僧のような息苦しい人生は嫌だ」と

いうような感想が来るんです(笑)。でもそれは本当に息苦しいものなのでしよう

か。なんであっても最初のうちは辛いもの、それが習慣になり、クセになれば苦

しさは感じなくなるはずです。 

これは仕事の時間、これはプライベー卜の時間と分ける人は結局、二元論に陥

って、利己主義から逃れられなくなります。仮に一日で二時間修行に励んでも、

「ブライべートの時間」で三時間、だらしなくする時間を持てば、差し引きマイ

ナスになり、修行の効果は消えてしまうのです。仕事もプライベートの別もな

く、日常生活の時間はすべて一つにつながっています。日々雑なことをしている

人は、雑な人間になる修行をしているのと同じです（4）。 

日常生活で自分を律することの大切さを、王陽明は現代の私たちに説いている

のです。 

 

（4）学習資料  で紹介してあるのはこの太文字の部分のみですから全文も書

き写しました。 

上磨錬 - Jijou Maren que significa ~treinamento on the job (treinamento 

in loco, no posto de trabalho)”. Também concordo com ela. Literalmente, 

significa aprimorar a mente no seu local de trabalho e na vida cotidiana. 

Quando digo isso, eu vejo algumas pessoas comentarem que “eu pratico 

isso durante o meu trabalho, mas na vida cotidiana não. Não quero viver 

uma vida sufocante como a de um monge que se disciplina o dia inteiro” 

(risos). Mas, será mesmo sufocante? Em qualquer atividade, o começo é 

sempre difícil, sofrido, mas depois que se torna um hábito, você não sen-

tirá mais o sofrimento. 

As pessoas que separam os horários entre o tempo dedicado ao trabalho 

e o horário privado acabam se curvando ao dualismo(3) e não conseguem 

escapar do egoísmo. Mesmo que você pratique por duas horas ao 

dia, se tiver três horas de “tempo privado” de desleixos, o saldo 

será negativo e o efeito do treinamento prático desaparece. O 

tempo da vida cotidiana é uma coisa só, e não há distinção entre 

o trabalho e a vida privada. Uma pessoa que todos os dias faz coi-

sas descuidadas, relaxadas é a mesma coisa que treinar todos os 

dias para se tornar uma pessoa descuidada, desleixada.(4) 

Wang Yangming nos ensina a importância da autodisciplina em nossas 

vidas cotidianas. 

 

(3) Dualismo = Conceito religioso e filosófico que admite a coexistência de 

dois princípios, de duas posições ou de duas realidades contrárias entre 

si, como o espírito e matéria, o corpo e a alma, o bem e o mal, e que 

estejam um e outro em eterno conflito. 

(4) A referência bibliográfica do Instituto menciona apenas este trecho em 

negrito. Acima inseriu-se o diálogo mais completo com o repórter visando 

facilitar a compreensão do trecho em negrito. 



– 11 – 

 

(1) 陽明学
ようめいがく

 -
－

 王陽明
おうようめい

 

Yangmingismo — Wang Yangming 
(1472 - 1529), foi um oficial, educador, 
calígrafo e filósofo chinês neoconfucio-
nista durante a dinastia Ming. Depois 

de Zhu Xi (朱子), ele é comumente 

considerado como o pensador neocon-
fucionista mais importante, com inter-
pretações de confucionismo que nega-
vam o racionalista dualismo da filosofia 
ortodoxa de Zhu Xi. 

 

 

(2) Rudolf Steiner (1861 ~ 1925) foi um 

filósofo, educador, artista e esoterista. 
Foi fundador da antroposofia, da peda-
gogia Waldorf, da agricultura biodinâ-
mica, da medicina antroposófica e da 
euritmia, esta última criada com a cola-
boração de sua esposa, Marie Steiner-
von Sivers. Seus interesses eram vari-
ados: além do ocultismo, se interessou 
por agricultura, arquitetura, arte, 
drama, literatura, matemática, medi-
cina, filosofia, ciência e religião. 

 
 

5. 補足資料 

モラロジーつて何？ — 廣池千九郎の贈リ物（隔月・第 2回〉 

「まなびとぴあ」２０２２年 6 月号 

 

 

 

 

 

多忙の中でのモラロジー活動 

（質問）仕事が忙しくてモラロジー活動ができません。どうしたらいいでしようか？ 

「最近、忙しくてモラロジーの活動に参加できない」というのは時々聞く声です。仕事

に忙殺されて、しだいに距離ができてしまい、やがて関係が切れてしまう。実は結構多い事

例ではないでしょうか。せっかくモラロジーとのご縁ができたのに、もったいないことで

す。特にモラロジーを学び始めたばかりの方は、自分の日常生活の中にモラロジーの活動を

どのように、どれくらい取り入れたらいいのかつかめないことが多いように感じます。 

6. Complemento 

O que é Moralogia? — Um presente de Chikuro Hiroike (2) 

Informativo Manabitopia, edição de junho de 2022 

Atsushi Yano 
Diretor do Museu Chikuro Hiroike e Pesquisador 

Fundação Instituto de Moralogia 

 

Dedicação às atividades de moralogia em meio a agendas lotadas 

Pergunta:  

Estou muito ocupado com o trabalho e não consigo participar das atividades de 

moralogia. O que devo fazer? 

Yano:  

Ultimamente ouço das pessoas o seguinte: “O trabalho me ocupa tanto que 

não tenho condições de participar das atividades de moralogia” Estando so-
brecarregado com o trabalho, ocorre o distanciamento gradativo podendo, even-

tualmente, cortar o relacionamento. Não é realmente um caso muito comum? É 

uma pena desperdiçar dessa forma a relação criada com a moralogia. Em parti-



– 12 – 

最初に確認しておきたいことは、モラロジー活動と最高道徳の関係です。最高道徳の要

は心づかいとその実践ですから、活動の場だけではなく、日常生活のあらゆる機会で行える

ものです。むしろ、職場や家庭などでの実践こそが本来の目的です。「忙しくてモラロジー

活動ができない」というのはそのとおりかもしれませんが、「忙しくて最高道徳の実践がで

きない」ということはありません。初学者の中には案外このことを勘違いされている方が多

くいらっしゃるように思います。 

廣池千九郎も「最高道徳の実行は、特別の人でなければできないというものではない。  

いつでも、どこでも、だれにでも、できることである」と述べています(松浦香『大いなる

慈悲心』93頁)。 

次に、モラロジー活動について考えてみます。仕事などで忙しいときは、確かに時間的

にも物理的にも、参加できないことがあると思います。そんなときは、無理をする必要はあ

りません。廣池は次のように述べています。 

 

 

 

最近では家業、職務、家庭までなおざりにして努力している人を非常に熱心な会員

と呼んでいる。これでは本末転倒です。家庭や家業、職務について、しっかりと至

誠努力をして、その上で、少しでも余暇をつくって、「自分の家が円瀟になった、

仕事がよくなってきました」というように、最高道德によって自分が今までよリも

進歩、発展してきたこと、つまリ自分がこのように救われたということを自信をも

って、知人やお得意様のお話をして、初めて真の開発となり、救済へと進むので

す。（井出大「随行記録 晩年の廣池千九郎博士」１３９頁、意訳） 

「心」を「亡」くさぬように 

モラロジーは目的ではなく、私たちの実生活をよりよいものにしていくための最良の手

段です。まずは家庭や仕事の充実に専念しながら、工夫して余暇を生み出し、それをモラロ

ジーの諸活動に充てていくように廣池は説いています。家庭や仕事とモラロジーは二者択一

ではなく、その軽重や優先順位は時と場合によって変化しますので、あくまで原則を踏まえ

て、それぞれの事情に合わせながら取り組んでいただきたいと思います。 

cular, as pessoas que começaram a estudar a moralogia têm dificuldade de enten-

der como e até que ponto incorporar as atividades de moralogia em suas vidas 

cotidianas. 

O primeiro ponto que deve ser verificado é a relação entre a atividade da mora-

logia e a moral suprema. A atitude mental (sentimentos e pensamentos) e a sua 
prática são a essência da moral suprema, de modo que isso pode ser praticado 

não apenas no ambiente de trabalho, mas também em todos os momentos da vida 

cotidiana. Por isso mesmo, o objetivo real é a sua prática no trabalho e em casa. 

Pode-se estar “ocupado demais, sem tempo para atividades de moralogia”, 
mas, não é verdade que está “ocupado demais sem tempo para praticar a mo-

ral suprema”. Dentre os iniciantes percebo que há muito desentendimento nesse 

ponto. 

Chikuro Hiroike também disse: “Praticar a moral suprema não é algo que 

apenas uma pessoa especial consegue fazer. Pode ser praticada por qualquer 

pessoa, a qualquer hora, em qualquer lugar.” (Fonte: A sublime benevolência de 

Hiroike, de Matsuura Kaoru, 1901~1989, pág. 93). 

Em seguida, pensemos sobre as atividades de Moralogia. Quando está muito ocu-
pado com o trabalho, é evidente que não consegue participar das atividades de-

vido às limitações físicas e de tempo. Nesses casos, não há necessidade de forçar 

a situação. Hiroike disse o seguinte: 

Ultimamente estão chamando de “associados esforçados/dedicados” aqueles 
que negligenciam os seus negócios, os deveres do local de trabalho e a famí-

lia. Isso é a total inversão dos valores; é como colocar a carroça na frente do 

boi. Tenha uma dedicação sincera para melhorar a família, os negócios fami-
liares e os seus deveres. E depois, faça um esforço para arrumar um tempinho 

e comentar com seus clientes e conhecidos — assertivamente — o quanto 

melhorou a “sua relação familiar e o trabalho” e como a moral suprema con-

tribuiu para o seu progresso, crescimento e salvação. É dessa forma que po-
demos avançar rumo à verdadeira iluminação e salvação. (Fonte: Registro de via-

gens: Os últimos anos de Chikuro Hiroike, Hiroshi Ide, 1917~1997, p. 139, tradução livre). 
 

Não “desligue” a sua “mente” 

A moralogia não é um objetivo; é um meio/método para melhorar a nossa vida 

real. Hiroike orienta usar de criatividade para criar espaços em sua agenda para 
as atividades da moralogia, dedicando-se primeiro à família e ao seu trabalho. 

Família, trabalho e moralogia não são opções de escolha única de forma que o 



– 13 – 

ただ、十分に気をつけたいのは、忙しいときには思わぬ落とし穴があることです。次の

ような話をご紹介します。 

 

「(昭和)12 年秋、谷川滯在中の(廣池)博士よリ手紙にてお招きがあリました。その

時、私の会社は一年でもっとも忙しい繁忙期であリましたのでお断わリいたしまし

たところ、人間はそのような時が事業上にも、健康上にも誤リが起こリやすいか

ら、なおさら万障くリ合わせて来るようにとの再度のお指図にて、仰せのとおリさ

っそく参上いたしました」(山本龍作『絜矩の道』39 頁) 

 

「忙しい」の「忙」という漢字は、「心」と「亡」が合わさったものです。心を失い、

落ち着かない様子を表しています。そのような状況では、心づかいの正しい標準を見失い、

事業において誤りが起こりうることを指摘しています。また、仕事に忙殺されて健康管理が

疎かになり、大病が進行していたということもよく聞く話です。これらは廣池が自分の人生

で実際に経験したことであり、門人がそのような事態に陥らないように、あえて指導したと

思われます。仕事に専念しつつも、心と体の点検を忘れないようにしたいものです。 

 

 

仲間とつながる時間を 

モラロジー活動の中心は、今も昔も事務所活動にあります。長引くコロナ禍の影響で、

最近では事務所の勉強会や感謝の集いなどの諸行事をオンラインで行うところも増えてきま

した。これまで距離や時間の制約で参加できなかった方が、オンラインなら参加できるとい

う声を多く聞きます。 

最高道徳を正しく実践するためには、モラロジーという学問をしっかり学ぶだけではな

く、仲間と共に修養を重ねる必要があります。廣池は、「最高道徳をめざす団体に参加し

て、先輩方の指導を受け、仲間の実行をよく見聞して、自分の心を磨かなければ、真の誠の

心はできないものです」と述べています(『新科学モラロジー及び最高道徳に関する重要注

意』、意訳)。 

peso e a ordem de prioridade mudam dependendo do momento e das circunstân-

cias. 

No entanto, quando estamos muito ocupados, há armadilhas inesperadas que pre-

cisamos ter em mente. Segue então, um episódio para reflexão: 

Em outono de 1937, recebi uma carta do prof. Hiroike que estava em Tani-
gawa(1), convidando-me para acompanhá-lo. Nessa época, a minha empresa 

estava na temporada mais movimentada do ano, e então declinei do convite. 

Mas, depois Hiroike me orientou que as pessoas são mais propensas a cometer 

erros nos negócios e na saúde, justamente durante esses períodos mais ocupa-
dos, e reiterou o convite. Decidi então acompanhá-lo imediatamente. (Fonte: 

Ryusaku Yamamoto, 1889〜1976). 

   (1) Fonte de águas termais preferida por Hiroike, nos seus tratamentos. 

O caractere em kanji “忙 – Bou (que significa atarefado, ocupado)” da palavra 

“忙しい – Isogashii (significando também atarefado, ocupado)” é uma combina-

ção de dois kanjis “心 – Kokoro (mente, coração, espírito)” e “亡 – Bou, Mou 

(morte, perda, fuga ➔ apagar, desligar)”. Esse kanji expressa um estado emoci-

onal inquieto, agitado, de perda do coração/espírito. Nesse estado emocional, 

perdemos o referencial correto dos sentimentos e pensamentos e ficamos mais 
suscetíveis a cometer erros nos negócios. Ao ficar muito ocupado com o trabalho 

sabe-se também que deixa de cuidar da saúde desenvolvendo graves doenças. 

São realidades que o próprio Hiroike vivenciou pessoalmente, e por esse motivo 
ele deliberadamente instruiu seus discípulos para que não caíssem também nessa 

situação. Mesmo dedicando-se intensamente ao seu trabalho, é sempre desejável 

lembrar-se de verificar o estado de sua mente e o corpo. 

Arrume um tempinho para interação com os seus amigos parceiros 

As atividades da Moralogia sempre foram centradas nas atividades das suas Sec-

cionais (NT: no Japão). Devido a pandemia de coronavírus, muitas Seccionais 

estão realizando reuniões de estudo e outros eventos, on line. Assim, muitas pes-
soas que não conseguiam participar devido a distância e disponibilidade de tempo 

agora podem participar on line. 

Para praticar corretamente a moral suprema, é necessário não apenas estudar te-
oricamente a moralogia, mas também, acumular treinamentos com os amigos 

parceiros. Hiroike disse: “Se você não se juntar a uma organização que pro-

move as práticas da moral suprema para vivenciar a orientação de colegas 

veteranos, observar e ouvir o que seus amigos parceiros fazem, e buscar o 



– 14 – 

モラロジーを学ぶ方々は全国で各地の事務所につながり、勉強会や感謝の集い、セミナ

ーの開催などのさまざまな行事に携わっておられます。これはモラロジーに基づく社会教育

が始まって以来、脈々と受け継がれてきた中心的な活動です。諸先輩方はそれぞれにご自分

の仕事や役割を持ちながら、工夫して時間をつくり、地道に取り組まれてきました。それは

仲間と共に学び、先輩の感化を受け、苦楽を共にすることに大きな意義を感じてこられたか

らです。 

忙しいという方も、まずはオンラインからでもいいので、志を同じくする仲間とつながって

みませんか？ 

aprimoramento interior, você não conseguirá desenvolver a verdadeira sin-

ceridade.” (Fonte: “Importantes Notas sobre a moral suprema e a nova ciência 

da moralidade”, Chikuro Hiroike, tradução livre). 

As pessoas que estudam a moralogia estão conectadas a Seccionais em todo o 

país, e envolvidas em diversos eventos como reuniões de estudo e seminários. 
Trata-se de uma atividade central que vem sendo mantida, de geração em gera-

ção, desde o início da educação social baseada na moralogia. Cada um de nossos 

associados veteranos possui o seu próprio trabalho e função na sociedade, e se 

esforçam para arrumar um tempinho para as atividades das Seccionais. É porque 
eles perceberam a grande importância de aprender com seus pares, e influencia-

dos pela atuação dos colegas veteranos coparticipando nos momentos de alegrias 

e de aflições. 

Mesmo que você esteja ocupado, faça uma forcinha para se conectar com amigos 

parceiros, pelo menos em eventos on line. 

 

 

- Fim -  


