
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 55, 03-out-2022 

 

 
 

  



– 2 – 

   

  

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 
2002 

a) Tratado da Ciência da Moral, de 
Chikuro Hiroike, 1ª edição em japo-
nês, 1926 

 



– 3 – 

Lembrete:  A palavra “coragem” consta na explicação de 6 Máximas da Moral Suprema: 

04. Eu não sou o agente dos fatos; eu simplesmente obedeço (em 18-abr-22) 

13. Demonstre a gratidão assumindo a responsabilidade pelo destino da vida (em 04-jul-22) 

14. Confiar profundamente na Providência Divina e conquistar paz espiritual e convicção interior absoluta (em 06-jun-22) 

49. Há obstáculos no caminho, mas, sempre podem ser superados (em 15-mai-21) 

51. Não seja orgulhoso na prosperidade; e não fique desolado na decadência (em 29-mar-21) 

55. Não se pode compreender os Mestres sem ter praticado a moral suprema (hoje, 03-out-22) 

...Alcançar o espírito de benevolência – que é verdadeiramente a essência de Deus – largando as vantagens, os ganhos e as 

posições sociais e renunciando completamente ao egoísmo, na prática não é fácil. Mesmo que na aparência consiga praticar a 

moralidade, o difícil, sobretudo é atingir esse estado de espírito. Somente quando nos sacrificamos e esforçamos em prol da 

felicidade de outros poderemos, pela primeira vez, sentir quão enorme fora a dedicação e o sacrifício dos Mestres em prol da 

felicidade de toda a humanidade. Poderás, então, atraído pela forte personalidade dos Mestres, avançar na prática da moral 

suprema – com coragem – imerso no seu grandioso espírito de benevolência. 

 

１．新版『道徳科学の論文』第9 冊第8 章 

P.391: （84）「自ら実行を期してのちにはじめて聖人を思う」 

 

第一流の学者が、苦心して大著述をなし、はじめてそれ以前における碩学《せ

きがく》の大著述をなした苦心の味を想像することが出来るのであります。正しき

事業家が、正義に立脚せる大事業を成し遂《と》げて、はじめて古今における正し

き事業家の苦心の程度を想像することが出来るのであります。私は年来久しく真に

最高道徳を実行しようとして努力しております。しかるにその中にて直ちに実行の

出来るものもありますが、真に神に一致する慈悲の心を造るとか、真に自我すなわ

ち自己の名誉をも、利益をも、我慢をも忘れて全くこれと離るるごとき精神作用を

造るということのごときは、甚《はなは》だ難《かた》いのであります。かくて形

式上に慈悲の行いをなし、且つ自我を棄《す》てた行いは出来ても、その行為に一

致するところの精神を造るごときことは実に甚だ難いのであります。ここにおい

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 em japonês (em inglês: 
Vol. 3) – (Redação original de 1926)  

Pág. 391: (84) Não se pode compreender os Mestres sem ter 
praticado a moral suprema  

Compreender a luta e o sacrifício dos Grandes Mestres do 

passado que escreveram grandes livros, somente é possível 

– até mesmo para um grande pesquisador – depois que ele 

mesmo escrever também um grande livro. E, somente um 

empreendedor (empresário) correto – que tenha realizado 

uma grande obra, de forma justa –, pode imaginar o grau de 

dificuldade enfrentado pelos empreendedores corretos do 

passado. Eu tenho me esforçado por muitos anos, com sin-

ceridade, para praticar a moralidade suprema. Existem itens 

que podem ser praticados imediatamente. Mas, atingir um 

estado mental de benevolência verdadeiramente de acordo 



– 4 – 

て、われわれははじめて古代における聖人の偉大なことが実感され、且つその苦労

の程度をも実感することが出来るのであります。そこで、単に聖人の教説・教訓も

しくは事跡を聴くか、もしくは最高道徳を実行せる先輩の事跡を見聞しただけで、

自ら最高道徳を実行しようとしなかったならば、聖人をはじめ、最高道徳の先輩の

苦労も分からず、最高道徳の深き味わいも分からず、且つその最高道徳の実行の結

果から来たる偉大なる幸福をも受くることも出来ぬのであります。 

(Número 8.84): One cannot understand the sages unless one has practised su-

preme morality. Even a first-rate scholar can imagine the pains of great scholars of the past 

who wrote great books only after having himself written a great book. Only an upright enter-

priser having accomplished a great task based on justice can imagine the degree of hardship 

endured by upright enterprisers of the past. I have been sincerely endeavouring for many years 

to practise supreme morality. There are items which can be immediately practiced. But it is, 

indeed, very hard to create a benevolent mind truly in accord with God, or to form a mental 

attitude truly separated from egoism, namely, one’s honour, gain and vanity. Even if one can 

practise in form a deed of benevolence or a deed in which one has abandoned oneself, it is 

still very hard to create a mind in accord with such conduct. At this point we can for the first 

time realize how great the ancient sages were and also how great their pains were. If, therefore, 

one simply listens to the doctrines, precepts or deeds of the sages or hears of or witnesses 

one’s elder’s practice of supreme morality but does not try to practise supreme morality for 

oneself, one cannot understand the sufferings of the sages or the elders of supreme morality, 

nor a deep sense of supreme morality; neither can one receive the great happiness that results 

from the practice of supreme morality. 

com Deus, ou de absoluto desapego (distância do egoísmo) 

da vaidade, vantagens e honrarias, é de fato muito difícil. 

Mesmo que na aparência consiga praticar a benevolência ou 

um ato de desapego, a coerência absoluta dessa conduta, 

com o estado mental é ainda muito difícil. E é justamente 

nesse aspecto que podemos perceber – pela primeira vez – 

quão notáveis foram os Grandes Mestres e também, quão 

grandes foram as suas dedicações e sacrifícios. Portanto, se 

a pessoa se limitar simplesmente a ouvir as doutrinas, pre-

ceitos ou atos dos Grandes Mestres, ou os relatos dos vete-

ranos praticantes da moralidade suprema, e não tentar vi-

venciar essas práticas consigo mesmo, não conseguirá com-

preender os sofrimentos dos Grandes Mestres e dos vetera-

nos, e nem os verdadeiros significados (sabor, gosto) pro-

fundos de moralidade suprema; e nem poderá desfrutar a 

grande felicidade que resultará das práticas da moralidade 

suprema. 

Obs: A palavra “coragem” não consta na redação original de Hiroike. 

 

1a. 格言 (５５)自《みずか》ら実行《じっこう》を期《き》
して始《はじ》めて聖人《せいじん》を思《おも》う 

 

 この格言は、最高道徳の生命が実行にあることを述べたものです。 

 私たちは、優《すぐ》れた芸術作品に接したとき、そのすばらしさに感

動し、魅了《みりょう》されることがあります。また、心血《しんけつ》

を注《そそ》いだ大著述を読んだとき、その偉大さに深く感銘することが

あります。 

 しかし、作品のほんとうのすばらしさや偉大さは、それをつくり出した

人の苦労を追体験《ついたいけん》することによってはじめて味わうこと

ができるといえましょう。みずから画筆《がひつ》を手にし、創作のため

 

1a. Máxima (55). Não se pode compreender os Mestres 

sem ter praticado a moral suprema  

Obs: Redação complementada pelo Instituto de Moralogia do Japão em 1984. 

Esta máxima descreve que a essência da moral suprema está na sua prática. 

Quando nos defrontamos com uma extraordinária obra de arte ficamos encantados 

e fascinados por sua beleza. Da mesma forma, quando lemos uma grande obra fruto 

de dedicação intensa do escritor, ficamos profundamente admirados pela sua 

grandiosidade. 

Mas o verdadeiro valor e a grandiosidade da obra podem ser compreendidos somente 

quando vivenciamos semelhante sacrifício de seus autores. Quando nós mesmos 

seguramos o pincel e vivenciamos a dificuldade da criação de uma obra de arte 

sentimos de perto o sacrifício de um grande artista. E assim ficamos ainda mais 



– 5 – 

の苦心、苦労をするとき、偉大な芸術家の苦労を改めて知ることができる

のです。そして、その作品のすばらしさにいっそう強く心を打たれるので

す。また著述についても、みずから苦心して大著述を成したとき、はじめ

て先達《せんだつ》の努力の跡が偲《しの》ばれ、その苦労を実感するこ

とができるのです。 

 最高道徳の実行についても同じことがいえます。たとえば、人心開発救

済の体験談を聞いても、自分に実行する意思がなければ、それは単なる美

談として脳裏《のうり》をかすめ去ってしまいます。ところが、他人の幸

せと社会の平和を願って、みずから人心の開発救済に尽力するときには、

先輩の苦労や体験を自分のものとして受けとめることができるのです。 

 また、道徳を学び始めたころは、最高道徳の実行者である聖人の偉大さ

は理解できても、自分とはあまりにも掛《か》け離《はな》れた存在のよ

うに思われ、身近に聖人を感ずることはできません。しかし、実行を志

《こころざ》し、その実行が深まるにつれて、しだいに聖人にあこがれ、

その教えや事跡を求めるようになります。 

 私たちは、自分の名誉や利益を捨てて、まったく自我を没却し、真に神

の心に一致する慈悲の精神を体得することは容易でありません。たとえ形

のうえでは道徳的な行ないができても、その精神を体得することは困難な

ことです。しかし、私たちがみずから犠牲《ぎせい》を払い、他人の幸せ

のために苦労をするとき、はじめて全人類の幸福のために献身した聖人の

苦心、苦労やその事跡の偉大さを実感することができるのです。そして、

その人格に憧憬《どうけい》して、偉大な慈悲心に抱擁《ほうよう》され

ながら、勇気をもって最高道徳の実行にいっそう邁進《まいしん》できる

ようになるのです。 

最高道徳の格言 (p. 126-127) 

 

sensibilizados com a beleza da obra. Da mesma forma, numa obra literária somente 

depois de concluída uma grande obra é que podemos sentir a trajetória perseguida 

pelos pioneiros e compreendermos verdadeiramente os seus sacrifícios. 

Podemos dizer que a mesma coisa ocorre com a prática da moral suprema. Por 

exemplo, quando uma pessoa não tem vontade de praticar, até mesmo um relato 

maravilhoso sobre um caso de salvação das pessoas, passa a ser apenas mais uma 

estória admirável que passa em vão pela memória dela. Entretanto, podemos fazer 

do sacrifício e experiência de vida dos veteranos a nossa própria experiência quando 

nos esforçamos para o nosso próprio desenvolvimento e salvação, desejando a 

felicidade do outro e a plena paz da sociedade. 

Na fase inicial dos estudos da moral, chegamos a compreender a grandiosidade dos 

Grandes Mestres na prática da moral suprema e não nos achamos próximos deles por 

sentirmos a grande distância que nos separam. Mas, em função da nossa 

determinação em seguir o ensinamento e aprofundar nas práticas morais, 

gradativamente começaremos a admirar os Grandes Mestres e buscar neles as bases 

do ensinamento. 

Alcançar o espírito de benevolência – que é verdadeiramente a essência de Deus – 

largando as vantagens, os ganhos e as posições sociais e renunciando completamente 

ao egoísmo, na prática não é fácil. Mesmo que na aparência consiga praticar a 

moralidade, o difícil, sobretudo é atingir esse estado de espírito. Somente quando nos 

sacrificamos e esforçamos em prol da felicidade de outros poderemos, pela primeira 

vez, sentir quão enorme fora a dedicação e o sacrifício dos Mestres em prol da 

felicidade de toda a humanidade. Poderás, então, atraído pela forte personalidade 

dos Mestres, avançar na prática da moral suprema – com coragem – imerso no seu 

grandioso espírito de benevolência. 

Do Kakuguen, págs. 126~127 

 

 

1b.『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めてください。 

1.【追体験】「作品のほんとうのすばらしさや偉大さは、それをつくり出

した人の苦労を追体験することによってはじめて味わうことができるとい

 

1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima 55  

1. [Reexperimentar, revivenciar (?)] Na pág. 126 consta: “... o verda-
deiro valor e a grandiosidade da obra podem ser compreendidos somente 
quando vivenciamos semelhante sacrifício de seus autores”. Você já sentiu 



– 6 – 

えましょう。」（P.126）。とあります。子育て、イベントの運営、地域

の役割など、自ら体験することで、ほんとうの意味で先人・先輩の苦労や

偉大さを感じた経験はありますか。自ら体験することの大切さとあわせて

話し合ってみましょう。 

日本のことわざに ➔➔  子を持って知る親の恩 

 

2. 【道徳実行】「実行を志し、その実行が深まるにつれて、しだいに聖人

にあこがれ、その教えや事跡を求めるようになります。」（P.126）とあ

ります。あなたの道徳実行を後押ししている聖人の事跡、先人・先輩の教

えについて話し合ってみましょう。 

verdadeiramente o sacrifício e a grandeza de seus antecessores veteranos, 
ao vivenciar a realidade de criar filhos, organizar eventos ou exercer uma 
função na comunidade? Procurem conversar sobre a importância de expe-

rimentar/vivenciar a si mesmo. 

Provérbio japonês:  
— Não se sabe o que deve aos pais até que venha a ter seus próprios 

filhos 
— Nenhum homem sabe o que deve a seus pais até que venha a ter 
seus próprios filhos 

 

2. [Práticas Morais] Na pág. 126 consta: “...em função da nossa deter-
minação em seguir o ensinamento e aprofundar nas práticas morais, gra-

dativamente começaremos a admirar os Grandes Mestres e buscar neles 
as bases do ensinamento”. Conversem sobre o legado dos Grandes Mestres 
e dos antecessores veteranos que encorajam as suas práticas morais. 

 

２a．新版『道徳科学の論文』第8 冊 

P.221 第14 章 第11 項 第4 節 第2 目: 真に救済されたということは最高道

徳の全部の実行の出来たときである 

 人間が真に救済されたということは、最高道徳の全部の実行の出来たときであり

ます。最高道徳の全部の実行とは本章第二項に列挙するところの諸原理を精神的に

実現するによりて完成さるるのであります。しかし不完全なる一般の人類

は、とうてい、その全部を完全に実現することは不可能であります。故に左の主

要点を具備体得し、且つその精神をもって行動すればよろしいのであります。私の

多年の経験に徴すれば、ひとたび最高道徳の主要事項の十分の一にても実行が出来

るようになれば、その他の小事項は年とともに自然にその実行が出来るようになり

ます。 

 第一、われわれ人間は自然界の力（神）によりて自然界に生まれ出《い》

で、自然の力〈神の力〉によりて養育されつつあるので、自分の力は微弱なれ

 

2a) Do “Tratado da ...” em japonês. Pág. 221: Cap. 14.XI.4.2. A verda-

deira salvação do homem ocorre quando ele consegue praticar todos 

os princípios da Suprema Moralidade 

Um homem alcança verdadeiramente a salvação quando já está praticando todos os 
requisitos da moral suprema. E, a prática total da moralidade suprema ocorre com a 
realização espiritual(mental) dos princípios enumerados na Seção Dois deste capítulo 
(Cap. 14.II, vol. 7 em japonês). No entanto, como em geral o ser humano é imperfeito, 
a realização espiritual(mental) de todos esses princípios é absolutamente improvável. 

Para um homem comum, portanto, é suficiente que ele tenha a percepção plena dos 
seguintes pontos principais, e com esse mesmo sentimento, ajustar o seu comporta-
mento/conduta do cotidiano. De acordo com minha experiência ao longo de muitos 
anos, se uma pessoa praticar pelo menos 1/10 desses pontos principais, ela será capaz 
de desenvolver gradualmente, ao longo dos anos seguintes, a capacidade de praticar 

os demais pontos. Os principais pontos são os seguintes: 

Em primeiro lugar, prosseguir com o sentimento de obedecer à lei da natureza, 

tendo sempre em mente o que vem a ser a lei da natureza387; pois, nós, seres 
humanos, nascemos neste mundo natural — e para aqui sobreviver, a nossa própria 
força/energia é pequena demais — sendo inteiramente sustentados (dependendo 
inteiramente de...) pela força/energia da natureza388. 

387 Lei da natureza = A mente/sentimento de Deus. 
388 Força/energia da natureza = Força/poder/energia de Deus. 



– 7 – 

ば、ただ自然の法則〈神の心〉のいかなるものなるかを服膺《ふくよう》

してこれに従うのであるという精神作用を保持すること。 

 第二は、自己の祖先以来の精神的作用及び行動は必ずしも右の自然の法則

〈神の心〉に適合せぬのみならず、人為の諸法則〈道徳・慣習もしくは法律の

類〉にも欠くるところのあることはもちろんであります。これがすなわち自分

の現在の運命であるのですから、この自己の運命を自覚してこれを改善する方

法は、諸聖人の教えと進歩せる今日の諸科学の原理とに従い、自我を没却し

て、一意ただ自然の大法則すなわち宇宙根本唯一の神の心に従うて、最高道徳

的精神に進まねばならぬものとの覚悟を保持すること。 

 第三は、自ら社会に向かって犠牲を払うこと、すなわち最高道徳を行うこと

は自己及び自己の祖先以来の過去における贖罪《しょくざい》であるという精

神作用になること。 

 第四は、故にわれわれ人類は聖人の教えと現代科学の原理の指示するところ

とに従って、一視同仁《いっしどうじん》の温かき柔《やわ》らかき広き公

《おおやけ》な慈悲の精神になり、速やかに世界の人類を幸福になしたしと

希《ねが》うに至ること。 

 第五は、されば自分の一切の行動は神の力で出来るものとして、精神的には

全く自己を没却して、最高道徳的に努力を続け、且つこれは聖人〈宗教を信ず

る人ならば教祖もしくは派祖もここに入る〉及び最高道徳の先輩の苦労の結果

で、自分がかかることを知り、しこうしてここに至ったのであると考えて、そ

の基本的原理から、すべての伝統に対してその大恩を報ずることを心掛け、そ

の大恩のある人に対しては、いかなる場合にも、自分は陰に陽にこれに対して

報恩を実行すること。 

 故にその最高道徳的に救済されたということは自我の没却であります。自我の没

却とは自己の本能に基づくところの自己の保存及び発達に関する一切の欲望はもち

ろん、主義・主張・意見もしくは従来の偏狭な信仰等に至るまで、これを抛《なげ

う》つことであります〈第十二章第七項第六節上孔子《こうし》の信仰の条、第十

Em segundo lugar, é óbvio que a nossa atitude e comportamento, bem como, o 

de nossos ancestrais — que no conjunto construíram o destino da nossa vida atual 
—, nem sempre estiveram de acordo com as leis da natureza, e com as leis artifici-
ais.389 Mas, foi isso que construiu o destino da nossa vida atual e, para melhorá-lo 
(o destino da vida), devemos alinhar o nosso espírito ao espírito da morali-
dade suprema, eliminando o egoísmo e obedecendo à lei da natureza, ou seja, à 
lei de Deus, e seguindo os ensinamentos dos Grandes Mestres e os princípios das 

ciências avançadas de hoje.  

389 Leis artificiais = Moralidade, costumes, leis jurídicas, etc. 

Em terceiro lugar, reforçar a atitude mental de fazer sacrifícios pela sociedade, 
consciente de que as práticas da moralidade suprema constituem atos de expia-

ção(*) pelos pecados cometidos no passado por nossos ancestrais, bem como, por 

nós mesmos. (*) Obs.: Ver Máxima 56 (de 25-julho-2022) 

 

Expiação = Pagamento (indenização, 

compensação) pelos erros, falhas, pecados 
acumulados. 

(*) Expiação = Purificação das faltas, falhas ou delitos e crimes realizados; Reparação ou 

sofrimento pelo qual se repara uma culpa; Modo usado para reparar um crime ou falta; peni-
tência (Expiação - Dicio, Dicionário Online de Português). 

Em quarto lugar, cultivar o sentimento de contribuir para a felicidade de toda a 

humanidade, o mais rápido possível, desenvolvendo um espírito de benevolência — 

imparcial, caloroso, gentil, de mente aberta e justo — conforme os ensinamentos 
dos Grandes Mestres e os princípios das ciências modernas. 

Em quinto lugar, eliminar mentalmente todas as inclinações egoístas e esforçar-
se continuamente, com base na moralidade suprema, reconhecendo que toda nossa 
ação/conduta se torna possível por meio da energia/força de Deus; e, raciocinando 
que todo o conhecimento adquirido e as condições atuais de vida se devem aos 

esforços e sacrifícios dos Grandes Mestres390 e dos veteranos da moralidade 
suprema, e por essa razão, sempre retribuindo aos grandes favores/bençãos dos 
Ortolinos e aos demais benfeitores — em todas as ocasiões possíveis. 

390 Para os seguidores de uma seita/religião, incluem-se também o respectivo fundador. 

Na moral suprema, portanto, considera-se que um homem alcançou o es-

tado de salvação quando as suas atitudes mostram o estado de renún-

cia ao egoísmo. A renúncia ao egoísmo significa declinar (abandonar, largar, 

desistir, abrir mão...) de todas as convicções, “ismos” (ideologias), teimosia, 

doutrinas, e crenças tacanhas que são baseados no instinto egoísta do homem, 

bem como, de todos os desejos egoístas de autopreservação e autocresci-

mento,391 reformulando a mente, e substituindo esses sentimentos egoístas 

pela sabedoria e moralidade suprema, baseada no espírito de Deus e dos Gran-

des Mestres. Quando uma pessoa se limita a apenas adquirir conheci-

(*) 

贖罪 (しょくざい — Shokuzai ） 



– 8 – 

四章第一項及び第七項参照〉。しこうしてその代わりに、神及び聖人の心に基づく

ところの最高道徳的知識と最高道徳心とをわが精神に入れて、もってわが精神を改

造するのであります。ただ単に最高道徳の知識を得、これを利用して幸福を得よう

とするのは、単なる開発を受けただけで、救済されたのではないのであります。 

 そこで、この救済された精神は人類発達の原理に一致する正統学問の学理にも合

致するので、真の正義及び公平無私の思想の淵源《えんげん》となるのでありま

す。しこうしてその根本的原理が神及び聖人の心から出発しておりますから、これ

は人間的正義でなく、宇宙的正義であります。故にその正義の中に温かい慈悲が含

まれておるのであります。 

 われわれ人間が以上のごとき精神生活に入り、伝統に対して絶対服従の精神を定

めて、朝夕その報恩を思うてその幾分を実行し、人心救済の精神にて、常に一言一

行もそのほかの無駄事にその労力を費やさず、且つ一厘一毛も直接もしくは間接に

人心の開発もしくは救済の土台になるようにとの心をもってこれを使用するごとく

になれば、その人はすなわち真に救済されたのであります。然《しか》るときに

は、その人は知らず知らずに無我すなわち慈悲になっておるのであります。この高

尚且つ純潔無比の精神がその人の品性となりて人格を形造るのであります。かかる

人格を形造って、天命に安んじた上から、一切を判断して、他人に交わり、しこう

して自分の職務もしくは事業を計画し、進行さするのであります。ここにおいて

はじめて万世不朽の幸運が開くるのであります。 

 

 

 

 

 

 

 

mentos da moralidade suprema visando utilizá-los para obter a felici-

dade, essa pessoa apenas atingiu o estado de iluminação (desenvolvi-

mento pessoal), e ainda não alcançou o estado de salvação. 

391 Ver Capítulos 12.VII.vi.(a) e 14.I e VII, sobre a Fé de Confúcio. 

Como o sentimento da pessoa que alcançou a salvação está em conformidade 

com os princípios da ciência ortodoxa e do desenvolvimento da humanidade, 

a mente/espírito dessa pessoa será a origem da verdadeira justiça e do racio-

cínio imparcial, justo e altruísta. Esta justiça não é a justiça humana, mas uma 

justiça universal, porque o seu princípio fundamental deriva do espírito de 

Deus e dos Grandes Mestres. Essa justiça, portanto, é a que contém a bene-

volência afetuosa. 

Quando um homem alcança tal excelência espiritual e, toma a decisão de obe-

diência absoluta(*) aos Ortolinos, sempre se dedicando a retribuir aos Or-

tolinos, dedicando sua energia à salvação espiritual, sem desperdiçar uma pa-

lavra ou um ato em outros assuntos, mas sempre desejando que cada centavo 

que ele gasta ajude, direta ou indiretamente, a construir o caminho para a 

iluminação mental e a salvação espiritual — então, nesse caso, pode-se afir-

mar que ele realmente alcançou a salvação. Sem que ele perceba, alcançou o 

estado livre de egoísmo, de desapego, ou seja, de benevolência. Tal nobreza 

e pureza de espírito é que constrói o seu caráter e forma a sua personalidade. 

É com esse tipo de personalidade que ele deixa tudo por conta do Céu (Deus) 

e exerce suas atividades cotidianas, faz os julgamentos e toma decisões, re-

úne-se com as demais pessoas, planeja e cumpre com seus deveres e admi-

nistra seus negócios. Somente quando satisfeitas essas condições a boa sorte 

eterna estará ao seu encontro. 

(*) A palavra 絶対服従 (Lê-se: Zettai Fukujuu) significando “obediência absoluta” 

está presente 55 vezes no “Tratado....”, em diversos capítulos, sendo tema de 
uma das máximas (que na edição contemporânea de 1984 não foi incluída). Ver 
mais detalhes na Máxima 13, reunião de 04-jul-2022 com a seguinte com-
plementação: 

(...A obediência absoluta não significa obediência a qualquer pessoa; é 

uma obediência limitada. Por parte dos governados, é o pensamento que se 
deve ter ao servir a seus ortolinos ou co-ortolinos. E, por parte dos gover-
nantes, requer-se a mesma atitude mental em relação aos governados. Como 
regra geral, na moral suprema, a forma de cumprir com o dever poderá di-
ferir, mas o espírito é o mesmo, entre, respectivamente, os governantes e 
os governados, e os afortunados e os menos afortunados. Quando, no en-
tanto, a outra parte desconhece a moral suprema, procure cumprir com o 

seu dever com o melhor de suas habilidades. 



– 9 – 

 

 以上述ぶるところがおおよそ最高道徳実行の根本精神でありますから、真にこれ

だけのことが体得され、実行され、且つその実行の精神を他人の心に移植するこ

と、すなわち人心救済をいたしましたならば、最高道徳の全部を実行しておるもの

と見なすことが出来るのであり、且つ以上の諸項目の実行が出来れば、たとい普通

道徳及び最高道徳の中にて多少の欠点があってもやむを得ぬことであるので、かか

ることは漸次に改善の出来ることであるのです。 

A obediência absoluta seria o ideal para expressar os princípios básicos e o 

espírito fundamental da moral suprema. Porém, ela poderá ser questionável 
(duvidosa, estranha) para a atualidade, sendo imprescindível a leitura de 
mais detalhes no Livro Um, Capítulo Quatorze, itens VII e IX....) 

As condições acima indicadas constituem quase todo o espírito fundamental 

nas práticas da moralidade suprema. Se essas condições foram realmente sa-

tisfeitas e praticadas, e se esse espírito de práticas morais for semeado na 

mente de uma outra pessoa, praticando a salvação espiritual, pode-se dizer 

que todos os requisitos da moralidade suprema foram praticados; se essas 

condições forem praticadas, eventuais pequenas deficiências nas práticas da 

moral comum e da moral suprema podem ser consideradas inevitáveis e que 

podem ser corrigidas gradualmente. 

 

 

２b．新版『道徳科学の論文』第8 冊 

P.348 第14 章 第22 項-普通道徳の実行は苦心多く、最高道徳の実

行はかえって苦心少なし 

 

 道徳の質の問題は、結局、形式的と精神的とによりてその差を生ずるのでありま

す。従来の因襲的道徳にても、今回の最高道徳にても、忍耐・克己《こっき》・熱

心・勤勉・力行・質素及び倹約等は同一に行うを要すれど、甲はただこれを形式的

に行う故に、苦心多くしてわが肉体を害し、且つ他人に不快もしくは苦痛を与うる

のであります。乙はこれを精神的すなわち他人〈相手方及び第三者〉を愛する慈悲

の心よりこれを行う故に、わが心の苦しみ少なく、且つ他人の心を苦しむることが

ないのであります。最高道徳においては、たとい他人を形の上には苦労させても、

その人々がますますこちらに心服してくるのであります。且つ第三者にもその感化

を及ぼすことを得るのであります。 

 そもそも広く社会を見渡すときには実に気の毒な人々が多いのです。すなわちあ

るいは同情・親切もしくは義侠心《ぎきょうしん》に富みて他人のために苦労し、

あるいは忍耐・克己して他人の犠牲となりてその心身を労するものが多いのであり

ます。かかる人はその天性がいずれも正直であるのですが、惜しいことには、その

 

 

2b. Do “Tratado da ....”, em japonês. Pág. 348: Cap. 14.XXII As 
práticas da moral comum envolvem muitos sofrimentos, enquanto 
a prática da moral suprema envolve poucos sofrimentos. 

No final, a qualidade da moralidade revelará diferenças pelo fato de ter sido 

praticada de maneira formal ou mental (espiritual). Na moralidade comum, 

bem como, na moralidade suprema, agora apresentada neste tratado, é ne-

cessário exercitar virtudes como perseverança, autocontrole, entusiasmo, di-

ligência, esforço, simplicidade e parcimônia. Na moral comum, porém, estas 

virtudes são praticadas apenas formalmente (ou seja, apenas na aparência), 

de modo que quem pratica sofre muitos dissabores, prejudica sua própria sa-

úde e impõe aborrecimentos e sofrimentos aos outros. No caso da moralidade 

suprema, como as suas práticas são de natureza mental (espiritual), com uma 

mente benevolente, de amor ao próximo,458  aquele que assim a pratica não 

sofre grandes dores e também não causa dor aos outros. Nesse caso, mesmo 

que ele cause eventualmente alguma dor formalmente (ou seja, na aparência) 

aos outros, certamente conquistará ainda mais o respeito e a admiração das 

pessoas. Ao mesmo tempo, ele será capaz de exercer boas influências sobre 

as demais pessoas. 

458 “próximo” = Significa o interlocutor (a outra parte) e os terceiros. 

Observando amplamente a sociedade, constatamos que há muitas pessoas em 

situações difíceis de vida, sofrendo muito, mental e fisicamente. Dentre estas 

pessoas, algumas são muito educadas, bondosas ou dedicadas e se sacrificam 

pelo bem das demais pessoas; e outras, se sacrificam por outras pessoas, 

mesmo contra a sua vontade, tolerando e suportando as situações. Essas pes-

soas são todas honestas por natureza, mas é uma pena que o seu esforço 



– 10 – 

精神が最高道徳的でないから、その心使いが心理的もしくは生理的法則に適《か

な》わぬことが多いのであります。よって、かくのごとくあるいは他人に親切を尽

くし、あるいは他人のために犠牲となった結果は、ただ社会より空虚なる賛辞《さ

んじ・ほめことば》を呈せらるるのみにて、毫《ごう》も自己に実質的幸福なく、

しこうしてこれがために、あるいは自己の健康を害し、あるいは病に罹《かか》

り、ついにその自己の生命を縮むるに至るものも多いのであります。特に婦人の中

にはかかる人が甚だ多いのであります。およそ正直にして形に努《つと》むるもの

は多く心を苦しむるが故に、多くは健康を害し、且つ幸福がないのであります。 

 従来の普通道徳においては、たとい自らその心を苦しめ、且つ他人に不快の感を

与えても、右のごとくに形式上に苦労するものを賞美したのであります。その理由

は、かくのごとき人の努力は、事業の上には一時的ながら能率を挙げますからであ

ります。しかしながら、終わりにその人の健康を害し、もしくは不平の勃発《ぼっ

ぱつ》するごときことあらば、その人及び相手方の双方の損失となるのでありま

す。されば、かくのごとき気の毒なる人がひとたび最高道徳を体得して、慈悲の心

となり得たならば、その精神はたちまちに救済されて、おのずからその健康も回復

し、もしくはその健康を維持し得て、まずその人の幸福を生じ、次にその関係者の

全部の幸福を生ずることとなるでありましょう。 

mental não esteja sendo exercido no caminho da moralidade suprema, de 

modo que — em muitos casos — as atitudes mentais não estão de acordo com 

as leis psicológicas ou fisiológicas. O resultado dessa bondade e sacrifício pelos 

outros, portanto, será apenas aplausos e elogios vazios da sociedade, não res-

tando nada em termos de felicidade substancial. Por causa disso, no final mui-

tos deles prejudicam a própria saúde, sofrem com doenças e encurtam suas 

vidas. Em especial, ocorre isso com muitas senhoras. De modo geral, aqueles 

que são honestos e preocupados com os aspectos formais (aparência, visual) 

tendem a ficar tão atentos a esses aspectos que acabam prejudicando a pró-

pria saúde não resultando na sua felicidade. 

Na moral comum, aqueles que se esforçam formalmente (na aparência, no 

visual), como mencionado acima, são — por convenção da sociedade — enal-

tecidos e elogiados, por mais que eles sofram com isso ou que desagradem os 

outros. Isso ocorre porque a dedicação e esforços dessas pessoas acabam au-

mentando a eficiência de seus negócios, embora apenas temporariamente. 

Mas, se no final eles prejudicarem a sua própria saúde ou se os outros come-

çarem a ficar insatisfeitos, isso causará grandes perdas para ambas as partes. 

No entanto, se tais pessoas praticarem a moralidade suprema alcançando o 

estado de benevolência, atingirão rapidamente a sua própria salvação espiri-

tual, a saúde vai melhorar, alcançarão a sua própria felicidade proporcionando 

também a felicidade de todas as pessoas. 

 

 

2(a). Do “Tratado da ....”, em inglês: Cap. XI.iv.2. A Man Truly Obtains Salvation when He Is Practising All the Principles of 
Supreme Morality. 

A man truly obtains salvation when he is already practising all the requirements of supreme morality; and the total practice of supreme morality is accomplished by the spiritual 

realization of the principles ennumerated in Section Two of this chapter. It is absolutely impossible, however, for defective human beings in general to realize perfectly all those 

principles. It is sufficient, therefore, for an ordinary man if he realizes fully the following main points and behaves daily in the same spirit. According to my experience over 

many years, once he succeeds in practising at least one tenth of the main points, a man will gradually develop, over the course of years, ability to practise the other minor items. 

The main points are as follows: 

Firstly, to keep such mental attitude as to obey the law of nature, keeping in mind what the law of nature387 is; since we human beings have been born in this natural world 

and fostered by the power of nature,388 the power of human beings itself is very feeble. 

387 The mind of God.                  388 The power of God. 



– 11 – 

Secondly, to realize our present destiny, and to keep our mind determined that in order to improve our destiny we must conform our spirit to the spirit of supreme morality; 

eradicating our egoistic inclinations and wholeheartedly obeying the law of nature, namely the mind of the one and only fundamental God, under the guidance of the teachings 

of the sages and the principles of the advanced sciences of today. Needless to say, our mental attitude and behaviour, as well as that of our ancestors, which have led to our 

present destiny, have not always been in accord with the law of nature or even with artificial laws.389 

389 Morality, custom, juridical laws, etc. 

Thirdly, to assume a mental attitude that making sacrifices for society, namely, the practice of supreme morality, is our deed of atonement for the sins committed in the past 

by our ancestors as well as by ourselves. 

Fourthly, to entertain, therefore, a wish to help all mankind to become happy as soon as possible, cultivating an impartial, warm, gentle, broad-minded and fair spirit of 

benevolence according to what the teachings of the sages and principles of modern sciences indicate. 

Fifthly, to eradicate spiritually all our egoistic inclinations and make efforts in the light of supreme morality, assuming that all our conduct is rendered possible through the 

power of God; and, reflecting that all our important knowledge and our improved present conditions are the results of the toils of the sages390 and our seniors in supreme 

morality, to determine to return the great favours to all our ortholinons, and also practically to requite our great benefactors either implicitly or explicitly in every 

possible case. 

390 For a believer in some religion, the founder of that religion or of the sect is included here.  

In supreme morality, therefore, the proof that a man is brought to salvation is his attitude of self-renunciation. The renunciation of self means the giving up of isms, 

insistencies, opinions, narrow-minded faiths derived from the selfish instinct of man as well as all selfish desires of self-preservation and self-aggrandizement.391 He then 

reforms his mind, replacing these selfish inclinations with the wisdom and spirit of supreme morality based on the spirit of God and the sages. When he has simply 

acquired the knowledge of supreme morality to utilize it to obtain happiness, he has only received enlightenment but he has not yet obtained salvation. 

391 See the faith of Confucius in Chapter 12.VII.vi.(a) and also Chapter 14.I and VII. 

The mind of the man who has obtained salvation, then, is in accord with the principles of orthodox learning which are in agreement with the principle of human 

development, so that his mind is the source of true justice and of fair and selfless thoughts. This justice is not human justice but universal justice, because its fundamental 

principle derives from the spirit of God and the sages. This justice, therefore, contains warm benevolence. 

When a man has attained a life of such spiritual excellence, and, on the one hand, having determined on absolutely obeying the ortholinons, he always wishes to requite 

their favour and do so practically even a little, and, on the other hand, when he constantly dedicates his energy to spiritual salvation, without wasting a word or an act on 

other matters but wishing that every penny he spends will help, directly or indirectly, towards paving the way to mental enlightenment and spiritual salvation—then he 

may truly obtain salvation. Before he is conscious of his gradual change, he has attained to selflessness, namely, benevolence. Such nobility and purity of spirit becomes 

the character that forms his personality. Having formed this kind of personality, and leaving all to Heaven, he makes his judgement in all matters, associates with others, 

and plans and promotes his duty or business. Only when he has satisfied these conditions will eternal good fortune visit and follow him in this world. 

The conditions stated above form almost the entire fundamental spirit in the practice of supreme morality. If these conditions have really been satisfied and put into 

practice, and if the implantation of that spirit of practice into the mind of another man, namely spiritual salvation, has been carried into practice, it will be possible to 

regard that all the requirements of supreme morality have been put into practice; if those conditions are put into practice, minor defects in the practice of conventional 

morality and supreme morality should be overlooked as unavoidable and these defects can be corrected by and by. 

 

2(b). Do “Tratado da ....”, em inglês: Cap. XXII Ordinary Morality Involves Great Pains in Its Practice, while Supreme Mora-
lity Involves Few Pains in Its Practice. 



– 12 – 

The quality of morality is decided by whether it is practised formally or spiritually. In traditional or conventional morality as well as in supreme morality newly 

introduced in this treatise, it is necessary to practise such virtues as endurance, self-restraint, enthusiasm, diligence, exertion, simplicity and thrift. In the former, however, 

these are practised only formally, so that the exponent suffers great pains, injures his own health and inflicts displeasure or pain upon others. In the latter case, these are 

practised spiritually, that is, with a benevolent mind of love for others,458 so that the exponent does not suffer great pains and causes little pain to others. In this case, 

even if he should cause some pain to others formally, he is sure to win their respect and devotion all the more. At the same time, he is able to exert a good influence 

upon others. 

458 This means the other party and third persons. 

Taking a broad glance at society, we find there are really many pitiable persons who suffer much both mentally and physically, some of them being exceedingly 

sympathetic, kind or chivalrous as to take pains for others, and some others among them sacrificing themselves for other people with endurance and self-restraint. These 

persons are all honest by nature, but unfortunately their mental effort is not exercised in the way of supreme morality so that in many cases it is not in accordance with 

the psychological or physiological laws. As a result of their kindness or sacrifice for others, therefore, they only receive vacant terms of praise from the public, but 

receive nothing at all of substantial happiness. On account of this, many of them injure their own health, suffer from diseases and shorten their lives. Especially there 

are many such persons among women. Generally speaking, those who are honest and anxious about formality are apt to worry themselves so that they mostly come to 

injure their health and lose their happiness. 

In traditional morality, those who take pains formally, as mentioned above, are at any rate praised, however greatly they might worry themselves and make others feel 

displeasure—because such efforts increase the efficiency of their business, though only temporarily. If they injure their health or if others begin to bear grudges against 

them, however, this will in the end incur great loss both for themselves and for the other party. If, however, such pitiable persons should realize supreme morality and 

acquire a benevolent spirit, they will attain their own spiritual salvation very quickly, improve, or maintain their health, obtain their own happiness, and then create a 

world of happiness for all the persons concerned. 

 

3．『改訂 廣池千九郎語録』 

P.171～ 「道徳実行の方法」普通道徳と最高道徳 

形の不完全は教養によりて矯正《きょうせい》し得べし。精神の不完全は

なかなか直《なお》しにくし。 

自分の行為を正すは易し。精神を正すは難し。 

言うことや行うことは易く、心づかいは難し。 

事業の成否は、一にこの重要なる人間精神の問題にあるを、従来は全く心

づかざりしなり。                                                   『資料集』。 

 

3. Citações de Chikuro Hiroike   

Pág. 171: Métodos das práticas morais — Moral comum e moral 

suprema 

As imperfeições na forma (comportamentais, visuais) podem ser corrigidas 
através da educação/estudo/aprendizado. As imperfeições da mente são 

mais difíceis de serem corrigidas.  

É fácil corrigir suas ações/comportamentos. É difícil consertar sua mente.  

É fácil falar e praticar, difícil é a coerência mental (conformidade, igual-
dade) com os ações.  

O sucesso ou fracasso de um negócio reside principalmente nesta impor-

tante questão do aspecto mental do ser humano, que não estão sendo 
percebidos. 

                                                      “Coletâneas” 

  



– 13 – 

4. 廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』 

P.22 「生活の中で道徳を実践する」 

 

道徳は知識や理論ではなく、日々実践していく人間の生き方そのもの

であるといえます。ですから、ただ道徳を学ぶだけでなく、日常生活

の中で行動に表していかなければなりません。 

その入口は、偉人たちが遺した言葉を記した書物や、行動の記録か

ら、生き方を知識として学ぶことかもしれません。あるいは学校教育

のプログラムなどにも、そうしたことに触れる機会は含まれているで

しょう。偉人の名言や物語を聞くと、私たちは大いに感動しますし、

心にも残ります。 

ただし、それらはすべて、道徳的に生きることの大切さに気づくため

のきっかけだと考えるべきでしょう。その意味では、本書もまたこれ

を知るきっかけの一つにすぎません。 

大切なのは、日頃から道徳的に物事を考え、道徳的に行動し、必要に

応じて道徳の大切さを人に伝えていくことです。そうして道徳的に生

きる難しさと素晴らしさを「体感」し、心身に刻みつけていくので

す。 

私たちは、偉人たちの存在を遠く感じて、真似など到底できないと思

ってしまいがちです。しかし、自分にできることを、少しずつでも一

所懸命にやっていきましょう。いつの日か、道徳的に生きることの尊

さを深く理解できるようになるはずです。 

4. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP  

P.22: “Praticando a moralidade na vida cotidiana” 

 

Pode-se dizer que a moralidade não é conhecimento nem teoria, mas um modo 

de vida, a “maneira de ser” de uma pessoa no seu convívio cotidiano. Por isso, 

não basta apenas estudar sobre a moral, mas também, aplicá-la em nosso dia 

a dia. 

O primeiro passo, para isso, pode ser o conhecimento e aprendizado por meio 

de livros que registram as palavras, atitudes e condutas de personalidades 

notáveis da história. Pode ser também que os próprios programas de educação 

escolar contemplem oportunidades de aproximação com esses aprendizados. 

As citações e episódios de personalidades notáveis da história são exemplos 

sempre comoventes que tocam profundamente a nossa alma. 

No entanto, todos esses exemplos são apenas oportunidades para que possa-

mos perceber a importância de viver com base na moralidade. Nesse sentido, 

este livro também é meramente uma das oportunidades para esta percepção. 

O importante é — na vida cotidiana — pensar e agir com base na moral e, na 

medida do possível, difundir às demais pessoas, a importância da moralidade. 

Dessa forma você poderá “vivenciar” a dificuldade e o esplendor de viver com 

base na moral e fazer com que o seu corpo e a mente aproprie a experiência. 

Em geral costumamos pensar que as personalidades notáveis da história são 

existências muito distantes e que são impossíveis de serem imitados. Mas va-

mos dar o nosso melhor, praticando — pouco a pouco — o que estiver ao nosso 

alcance. Um dia chegaremos a compreender, com profundidade, a preciosi-

dade de viver com base na moral. 

 

5．モラロジー研究所出版部編『ニューモラル 心を育てる言葉 366 日』 

P.168 「道徳の実行には勇気が必要」 

 孔子は「仁者必ず勇あり、勇者必ずしも仁あらず」と述べ、道徳の実行には他人

に率先して行うだけの勇気が必要であることを説いています。 

 

5. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral”  

Pág.168: As práticas morais requerem coragem   

Confúcio disse: “Uma pessoa de benevolência é também corajosa, mas uma 

pessoa de coragem nem sempre é benevolente”, e pregou que as práticas 

morais requerem coragem para antecipar-se aos outros e tomar a iniciativa. 

Em geral quando se fala em “práticas morais” as pessoas tendem a evitá-las 

pensando que “praticar sozinho é prejuízo...”, “...fico envergonhado....” ou “... 



– 14 – 

 道徳と言うと、「自分一人だけが行っては損だ」とか「恥ずかしい」「照れくさ

い」といった思いから、敬遠したくなることもあるでしょう。しかし、日常生活の

中で密接な人間関係を築く基本は、「相手を思いやり、慈しむ心」、すなわち道徳

心にあります。「道徳は人間関係の潤滑油」といわれる所以です。そして「よいこ

と」を行えば、何より実行した本人が大きな喜びと満足感を味わうことができま

す。 

 一人でも多くの人が道徳心を育み、それを日常生活の中で勇気を持って実践して

いくことができれば、家庭の中も社会の中も、きっと明るくよりよく改善されてい

くことでしょう。                                                                      471 号 

fico acanhado....”. Na vida cotidiana, no entanto, a base para construir relaci-

onamentos humanos cordiais é o “sentimento de Omoiyari(1) — de benevolência 

pelas pessoas”, ou seja, a sua base moral, a moralidade. Por isso, se diz que 

a “moral é o lubrificante nas relações humanas”. E, sobretudo, a pessoa que 

vai mais desfrutar a enorme satisfação e alegria no coração é a que praticou 

as “boas ações”. 

Quando mais pessoas conseguirem desenvolver a sua base moral — e com 

coragem — praticarem em suas vidas cotidianas, certamente haverá melho-

ramentos e progressos nos ambientes familiares e na sociedade.  

                                                         (no 471) 

(1) Omoiyari = Ver explicações sobre a palavra japonesa 思いやり– Omoiyari, na Máxima 28, 

reunião de 06-set-2021 

6. 補足資料 

モラロジーつて何？—廣池千九郎の贈リ物（隔月・第 1 回〉 

「まなびとぴあ」２０２２年 4 月号 

廣池千九郎記念館副館長・道徳科学研究所、研究員 矢野篤 

 

道徳的に生きるとは？ 

モラロジーを学び始めるといろいろな疑問が出てきます。人に聞きたくても、「こ

んな質問をすると恥ずかしいのではないか」と心の中にしまい込み、自分なりの解

釈をして済ませてしまう方もいらっしゃるようです。 

しかし、どのような分野でも初心者が抱く素朴な疑問の中には、ときに専門家をも

唸らせるような本質を突くもの、根本的な問題を提起するものがあります。 

この連載では、これまでに筆者がモラロジーを学び始めて間もない方々から受けた

質問や疑問を、廣池千九郎の思想と事跡をよりどころとしながら、皆さんとご一緒

に考えてみたいと思います。 

《質問〉道徳的に生きるとは、「いい人」になるということでしようか？ 

6. Complemento 

O que é Moralogia? — Um presente de Chikuro Hiroike (1) 

Informativo Manabitopia, edição de abril de 2022 

Atsushi Yano 
Diretor do Museu Chikuro Hiroike e Pesquisador 

Fundação Instituto de Moralogia 

O que significa viver moralmente? 

Muitas perguntas surgem quando você começa a estudar Moralogia. Mesmo 

que você queira perguntar a alguém, há um receio natural com “... vergonha de 

fazer esse tipo de pergunta”, que acabam escondendo a dúvida no coração e 

conformando-se com sua própria interpretação.  

No entanto, em qualquer campo, algumas perguntas ingênuas de iniciantes po-

dem estar profundamente enraizadas e levantar questões fundamentais que às 

vezes surpreendem até os especialistas. 

Nesta série de artigos, pretende-se compartilhar com os leitores as perguntas e 

dúvidas que tenho recebido de pessoas que começaram a estudar Moralogia, 

com base nos pensamentos e realizações de Chikuro Hiroike. 

Pergunta: Viver moralmente significa ser uma “boa pessoa”? 

Certa vez, um estudante universitário que visitou o Museu Chikuro Hiroike fez a se-

guinte pergunta: “—Aqui vocês falam da importância da moralidade, mas em suma, 



– 15 – 

以前、廣池千九郎記念館を見学にきた大学生に「ここでは道徳を大切にするといっていま

すが、要するにいい人になれということでしようか？社会人になったら、厳しい競争が待っ

ていると思いますが、いい人で通用するのでしようか？」という趣旨の質問をされたことが

あります。大学の授業に「道徳科学」があり、学び始めるといろいろ疑問が湧いてくるとの

ことでした。まつたく同じような質問を、中高生の保護者からもされたことがあります。 

「いい人」という言葉は、プラスの意味でもマイナスの意味でも使われますが、この大学

生は「お人よし」というようなニュアンスで「いい人」という言葉を使っているようでし

た。道徳的に生きるとは、お人よしになることであり、そのような人が競争社会で生き残れ

るだろうかという疑問です。 

昭和 6 年 9 月、大阪毎日新聞社(大毎)での講演会を無事に終えた廣池千九郎はその数日後に

門人を集めて、「犠牲」というテーマで講話を行いました。その話の最後に、次のようなエ

ピソードを紹介しています。 

 

「欲の手伝い」は善行にあらず 

天王寺の坂は、今でもたくさんの荷車が往来している。以前、ある人がその坂の下

にさしかかったところ、あまリに大きな荷を乗せたために上がらず、難渋している

人を見かけた。根が善良なその人は、汗みずくになってふんばっている姿を見て同

情し、荷車の後ろに手をかけて押した。やっとのことで坂を登リきって、やれやれ

と後ろを振リかえると、また、坂の下でウンウンやっている荷車が目に留まった。

その人は、前の人のお礼の言葉を聞きながら早速引きかえし、また後押しをした。

そして押しながら考えた..... この坂を通る荷車は、たった一台ではない。それこそ

次から次へとひっきりなしに通る。そのうえ、どの荷車も目いっぱい以上に荷を積

み上げている。いちいち同情して後押しをしていたら、それこそ一日中押し続けて

いることになるだろう。その結果は、自分は一日損をしてしまい、たとえ相手が喜

んだとて、世界全体には何の影響もない。この行為は一見善行のように見えるが、

実は相手の欲の手伝いをしたにすぎない。天王寺の坂がどのくらいの勾配がある

か、荷車を引いている人が知らぬはずはない。それなのに苦しいほどの荷を積んで

くるのは欲望であって、後押しをした人は相手の欲心を满足させてやったことにな

isso quer dizer que devemos ser pessoas boas? Vou me formar em breve e começar a 

trabalhar, mas, sendo uma boa pessoa, será que vou sobreviver numa sociedade alta-

mente competitiva?” Ele disse também que na faculdade há uma matéria chamada 

“ciência da moral”, mas ao assistir às aulas fica com muitas dúvidas. Alguns pais de 

alunos do ensino fundamental e médio também fizeram exatamente a mesma pergunta 

para mim. 

A palavra “boa pessoa” pode ser usada tanto no sentido positivo quanto no negativo, 

mas esse estudante universitário parecia usar a palavra “boa pessoa” com a nuance de 

“uma pessoa boazinha”. O estudante estava pensando que viver moralmente é ser 

bonzinho e a dúvida dele era se tal pessoa conseguiria sobreviver numa sociedade 

competitiva. 

Em setembro de 1931, Chikuro Hiroike, que havia efetuado com sucesso uma grande 

conferência no Osaka Mainichi Shimbun (1), reuniu seus discípulos alguns dias depois 

e fez uma palestra sobre o tema “sacrifício”. No final da palestra apresentou o seguinte 

episódio. 
(1) Nome de um jornal de grande circulação no Japão. 

 

 

“Ajudar a ganância” não é uma boa ação 

Muitos carrinhos ainda circulam pelas ladeiras de Tennoji(2). Certa vez, quando um 

homem estava se aproximando da subida da ladeira, viu uma pessoa puxando um 

carrinho que estava tendo dificuldades em subir porque estava muito carregado. O 

homem — que era por natureza bonzinho — ficou com pena da pessoa suada e 

exausta, e resolveu colocar a mão na traseira do carrinho e ajudar a empurrar. 

Quando finalmente conseguiu subir a ladeira e olhou para trás, avistou novamente 

outro carrinho sofrendo para subir a ladeira. Enquanto ouvia as palavras de gratidão 

da pessoa que ajudou, ele se virou imediatamente para voltar a ajudar outro carri-

nho. E, enquanto estava empurrando, pensou... Não é só um carrinho que passa 

nesta ladeira. É um atrás do outro. E todos eles estão mais do que carregados. Se 

ficar com pena de cada um deles, vai ter que se esforçar o dia todo. Como resultado, 

você perde um dia e, mesmo que a outra parte fique muito agradecido e contente, 

não tem efeito nenhum para o mundo como um todo. À primeira vista, esse ato 

parece ser uma boa ação, mas, na verdade, nada mais é que ajudar a ganância/am-

bição da outra pessoa. É lógico que a pessoa com o carrinho sabe o quão íngreme 

é a ladeira de Tennoji. No entanto, é a sua ganância/ambição que deixa o carrinho 

supercarregado, e a pessoa que o ajuda está apenas satisfazendo a ganância do ou-

tro, o que não é bom para as três partes. Seja qual for a sua ação, se o propósito não 

for o de salvar a mente das pessoas, não será uma boa ação para o bem das três 



– 16 – 

り、三方よしにはならない。どんな行為をしても、その目的が人心救済でなかった

なら、三方よしの善行にはならぬ。(松浦香『大いなる慈悲心』37、38 頁) 

 

partes. (Fonte: livreto de 1985, de título A sublime benevolência de Hiroike, de Matsuura Ka-

oru, 1901~1989 pág. 37, 38) 

(2) Tennoji = Nome de um bairro no centro histórico e comercial de Osaka/Japão 

 

   
  

 

Fotos: As ladeiras de Tennoji/Osaka e os carrinhos de mão (de carga) que se usavam antigamente. 

 

もちろんこれはたとえ話でしようが、とても示唆に富む内容です。「根が善良な人」

は、見ず知らずの「難渋している人」を助けてあげたものですから、「いい人」であるこ

とに間違いありません。しかし、その行為は善行に見えても、結局同情心で「欲の手伝

い」をしただけで、自分や相手、社会(第三者)の三方に良い結果を生まない限定的なもの

だったのです。 

大毎での講演会を機にモラロジーに基づく本格的な社会教育が始まりますが、今後それ

らを担う門人たちに対し、廣池は人心救済を目的とした自己犠牲でなければ、真に自分や

相手、社会を益することはできないことを伝えようとしたのでしよう。このエピソードか

らも大学生の言う「いい人」とは、廣池の求める人間像ではないことが分かります。で

は、廣池の理想とする道徳的な人は、厳しい競争社会で通用するのでしようか。 

 

 

 

「徳のある人」「品性のある人』になる 

 

Claro que esta é uma parábola, mas é muito sugestiva. Uma “pessoa por natureza 

bonzinho” ajudou um estranho na “situação difícil”, então, não há dúvida de que ele 

é uma “pessoa boa”. No entanto, mesmo que pareça ser uma boa ação, nada mais é 

do que uma atitude limitada de compaixão, “ajudando a ganância/egoísmo” da pes-

soa com o carrinho, e que não produz bons resultados para si mesmo, para a outra 

parte e nem para a sociedade (terceiros). 

Chikuro Hiroike dá início ao movimento amplo de educação social baseada na mo-

ralogia a partir da grande conferência no Osaka Mainichi Shimbun. Aos seus discí-

pulos desse movimento, Hiroike — com essa parábola — certamente estava ten-

tando transmitir que não é possível beneficiar a si mesmo, ao próximo e à socie-

dade enquanto o auto-sacrifício não estiver com o objetivo voltado para a sal-

vação da mente das pessoas. Por este episódio também podemos perceber que o 

que o estudante universitário chama de “boa pessoa” não é a imagem do tipo de 

pessoa ideal que Hiroike busca alcançar. Será que a pessoa de moral, idealizada por 

Hiroike, teria sucesso em uma sociedade severamente competitiva? 

 

 

Tornar-se uma “pessoa de virtude” e uma “pessoa de caráter” 



– 17 – 

道徳には文明社会の普通人の間にて道徳とせられておるものもあり、未開社会に

て道徳とせられておるものもあり、また聖人の実行されし最高道徳というような

ものもあります。そこで同じく道德と申しましても、その道德に大なる相違があ

ります。故に今後われわれ文明人の行う道德は、その本質の最も優れたる聖人の

行える道德でなければならぬのです。およそ道德もまたある意味において腕力・

知力・金力及び権力と同じく、生存競争の一つの条件でありますから、その競争

に打ち克つには、最も優れたる武器が必要であることは申すまでもないことで

す。（新版『道徳科学の論文』①97 頁） 

道徳が生存競争の武器だという捉え方は、廣池の道徳観のとてもユニークなところだと

思います。道徳の中でも「最も優れたる武器」が最高道徳であり、それを突き詰めて言え

ば最高道徳を実行することで得られる徳、品性のことです。「徳を尚ぶこと学知金権より

大なり」という最高道徳の格言がありますが、これは学力や知力、経済力、権力などの諸

力よりも徳の力が強いことを表しています。ただし、それらを使って他者を倒し勝つとい

うことではなく、徳や品性を重んじた自然の法則に従う生き方をすれば、生存競争の中で

生き残り、おのずと勝者になることができるという説明です。 

モラロジーにおいて道徳的に生きるということは、「いい人」になることではなく、

「徳のある人」「品性のある人」になることです。そのような人は社会においてどのよう

な場所でも適応でき、周囲からも信頼され、たとえ途中に困難があってもそれを乗り越え

て、喜びのある人生を送れることでしょう。 

以上のようなことを噛み砕いて説明して、「道徳科学」は何よりも役に立つ学問ですか

ら、しっかり勉強してくださいねと伝えると、学生は少し安心したような顔で帰っていき

ました。 

O conceito de moral é relativo: Há a moral das pessoas comuns nas sociedades 

civilizadas atuais; em sociedades primitivas ou rudimentares também há a 

moral dessa sociedade; e há a moral suprema, praticada pelos Grandes Mes-

tres. Para uma mesma palavra moralidade, portanto, há nelas grandes diferen-

ças de entendimento. Por isso, doravante, a moral de nós, civilizados, deve 

ser a moral de mais alta qualidade, dos Grandes Mestres. A moral também é, 

em certo sentido, uma das condições da luta pela sobrevivência, da mesma 

forma que a força física, a inteligência, o dinheiro e o poder. Portanto, é evi-

dente que as melhores armas são necessárias para vencer essa luta/com-

petição. (Fonte: “Tratado da Ciência da Moral” Vol. 1 em japonês, Cap. 2.III.2, pág. 97) 

A ideia de que a moralidade é uma arma na luta pela sobrevivência é um aspecto 

muito singular da visão de moralidade de Hiroike. Dentre os tipos da moral, a “me-

lhor arma” é a moralidade suprema que, na sua essência é a virtude, ou o caráter 

obtido com as práticas da moralidade suprema. Existe uma máxima da moral su-

prema que diz: A virtude é maior que o aprendizado, intelecto, riqueza ou o poder 
(3), explanando que a energia da virtude é mais forte que as outras capacidades como 

os conhecimentos acadêmicos, a inteligência, o dinheiro e o poder. No entanto, isso 

não significa usá-las para destruir os outros e vencer, mas, que se você viver em 

conformidade com as leis da natureza valorizando a virtude e o caráter, resistirá à 

luta pela sobrevivência e tornar-se-á, naturalmente, um vencedor. 

(3) Máxima 24, objeto da reunião de estudos das Máximas, do dia 07-jun-2021. 

Na Moralogia, viver moralmente não é ser uma “boa pessoa”, mas uma “pessoa vir-

tuosa” ou “uma pessoa de caráter”. Tal pessoa será capaz de se adaptar a qualquer 

lugar da sociedade, será confiada pelas pessoas do entorno e de superar quaisquer 

dificuldades, alcançando uma vida de alegria. 

Depois de explicar estas coisas detalhadamente e dizer-lhe que a “ciência da moral” 

é um estudo muito útil para tal, e incentivá-lo a estudar com mais profundidade, o 

estudante foi embora com uma fisionomia mais tranquila e satisfeita. 

 

 

Leitura adicional..... 

A diferença entre ser bondosa e ser “boazinha” (Blog da Psicóloga Ma-

ris V. Botari,  outubro 31, 2019) Fonte: A diferença entre ser bondosa e ser 
"boazinha" (psicologiasemfronteiras.com.br) 
 

 

https://www.psicologiasemfronteiras.com.br/2016/12/como-reconhecer-pessoas-bondosas.html
https://www.psicologiasemfronteiras.com.br/2016/12/como-reconhecer-pessoas-bondosas.html#:~:text=As%20%22boazinhas%22%20geralmente%20s%C3%A3o%20aquelas,desta%20bondade%20em%20proveito%20pr%C3%B3prio.
https://www.psicologiasemfronteiras.com.br/2016/12/como-reconhecer-pessoas-bondosas.html#:~:text=As%20%22boazinhas%22%20geralmente%20s%C3%A3o%20aquelas,desta%20bondade%20em%20proveito%20pr%C3%B3prio.


– 18 – 

 
Pessoas bondosas são diferentes de pessoas “boazinhas”. As “boazi-
nhas” geralmente são aquelas que usam da suposta generosidade como forma 
de controle sobre o outro, pois ao fazer o bem evitam complicações para si 
mesmas, ou usam as consequências desta bondade em proveito próprio. No 

fundo, são egoístas e manipuladoras. 
Pessoas boas são diferentes: 

• Não são necessariamente simpáticas, porém, tendem a ter uma visão 
positiva/realista dos fatos e das pessoas ao seu redor. Esperam a bon-

dade, mas admitem que maldades acontecem. Não são bobas. 

• Usam seu intelecto em benefício de si e dos que estão ao seu redor, 
buscando pautar seu comportamento em atitudes justas e honestas, 

mesmo que sejam atitudes desconfortáveis para alguns. 

• Geralmente veem o lado bom das pessoas, das situações, ajudam os 
outros sem muito esforço e sem esperar nada em troca. Seu ganho 
subjetivo fica por conta do seu valor como pessoa. 

• Não recorrem à chantagem emocional para obter benefícios: Quando 
querem algo de alguém, pedem. 

• Se seus pedidos são negados conseguem compreender os motivos do 
outro e buscam alternativas sem reclamação. 

• Nutrem raiva sim, como todo ser humano normal. 

 

 
 
 
 

Pessoas compreensivas, porém, conseguem compreender os motivos de sua 
raiva e não fazem disso um pedestal para futuras discórdias. Conseguem trans-
formar sua raiva em aprendizado, para lidar com situações adversas no futuro. 
Não guardam rancor, mas guardam o aprendizado. (Tem uma enorme diferença). 

• Não tentam bancar o herói. 

• Ajudam as pessoas na medida das suas forças. 

• Não hesitam em pedir ajuda quando precisam de algo. 

• Evitam juízo de valor. Quando o fazem, certamente tem um propósito 
maior do que difamar o outro. 

• Não reclamam. 

• Mesmo diante dos maiores sofrimento, convertem a dor em forças para 
buscar novas oportunidades. 

Pessoas bondosas nem sempre são “boazinhas”. Sabem dizer não, são an-
tipáticas as vezes, podem ser diretas demais, causando perplexidade. Porém 
agem assim somente quando percebem que são vítimas de abusos e tentam se 
defender desta forma, e não para fazer maldade deliberadamente. 

Não confunda pessoas bondosas com pessoas “boazinhas”. São comportamen-
tos bem diferentes. 

 

 

 

 

- Fim -  


