
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 16, 22-ago-2022 

 

 

 
  



– 2 – 

   

  

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 
2002 

a) Tratado da Ciência da Moral, de 
Chikuro Hiroike, 1ª edição em japo-
nês, 1926 

 



– 3 – 

１．新版『道徳科学の論文』第9 冊 

P.318: (4) 「自ら苦労してこれを人に頒つ」 

 

 

 

 

自分が苦労して自分がその結果を享受しようということは全く利己主義でありま

す。現代においては国民もしくは人類を指導せねばならぬ地位もしくは職業にある

人々が、いずれもみな自己もしくは自己の団体の利益にならぬことには、一厘《い

ちりん》の金も出さず、一臂《いっぴ》の力をも貸さぬのであります。かの慈善事

業・公共事業のごときも真の道徳心から出《い》ずるものは甚だ少ないのでありま

す。これ何人《なんぴ 

と》にも徳を積むということが出来ぬ訳であります。いま最高道徳は、自己の苦

労して出来た結果をもって、一般の人々を幸福にしようとするのでありますから、

徳を積むことが出来るのであります。なおこのことは第一巻第十四章第七項第六節

及び第十一項第七節に詳《つまびらか》でありますから、必ず御参照あらんことを

乞《こ》う。 

Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema (Número 

6.4): Share with others the fruits of your toil. If you wish to keep to yourself all the 

fruits of your toil, it is simply selfish desire. The tendency today is that those who 

are responsible by status or profession for leading the nation or the whole of man-
kind are too selfish to give people money or any other means of assistance unless 

it is thought profitable to themselves or to their own organizations. What is called 

a work of charity or a public utility enterprise is not necessarily the outcome of a 
genuine spirit of morality. Such being the case, very few people, indeed, know how 

to accumulate virtue. A man of supreme morality wishes to use the fruits of his 

individual toil and labour for people in general to promote their happiness; he can 
therefore accumulate virtue. The reader is sincerely referred in this connection to 

Chapter Fourteen, VII.vi and XI.vii of Book One.  

 

 

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 em japonês (em 

inglês: Vol. 3) – (Redação original de 1926)  

Pág. 318: (4) Compartilhar com outros os frutos de seus 

próprios esforços (dedicações intensas) 

 

苦労する  (Kurou Suru) = ~ realizar grandes esforços significando 

“dar o duro, grandes esforços, trabalho duro, sacrifícios, dedica-
ções intensas” 

 

Se você deseja guardar para si todos os frutos de seus esfor-
ços, isso é simplesmente um desejo egoísta. A tendência hoje é 

que, aqueles que detém status ou profissão para liderar a nação 

ou a humanidade, são egoístas demais para dar dinheiro ou as-

sistência às pessoas, a menos que seja vantajoso para eles mes-

mos ou para suas próprias organizações. O que eles chamam de 

obra de caridade ou empreendimento de utilidade pública, não 
são necessariamente frutos de um genuíno espírito de morali-

dade. Assim sendo, muito poucas pessoas sabem – de fato – 

como acumular virtudes(1). Um homem de moralidade suprema 

deseja usar os frutos de sua dedicação e esforços em prol das 

pessoas em geral, para promover a felicidade de outrem; é por 

isso que ele consegue acumular virtudes. Sobre isso, queiram, 

por favor, conhecer mais detalhes no Capítulo 14, VII.vi e XI.vii 
do Tomo Um. (Ver estes detalhes nos Complementos 5.1 e 

5.2) 

 

(1) Esta frase, é tradução do inglês. No original em japonês, literalmente 

seria: É por esta razão que as pessoas não conseguirão acumular virtu-

des. 



– 4 – 

1a. 格言 １６ 自ら苦労してこれを人に頒つ 

この格言は、苦労することの真の意味と価値を示したものです。 

私たちは、昨日よりも今日、今日よりも明日というように、日々に新たな

進歩向上をめざし、充実した幸福な人生を求めて努力しています。 

しかし、中には、自分に力がありながら十分な努力もしないで、他人や社

会に依存《いぞん》し、求めてばかりいる人がいます。そのような人は、他

人や社会に迷惑《めいわく》をかけてまで自分の利益をはかろうとします。

これはまったく利己的な生き方です。これでは、たとえ一時的に利益を得て

も、自分自身に安心がなく、周囲からも疎《うと》まれて、結局、幸福にな

ることはできません。 

また、自分のことに苦労して、その結果を自分や家族だけで享受《きょう

じゅ》する人もいます。私たちは、苦労して、お金や物をはじめ地位や名誉

などを得れば、それによってますます自分の発展をはかり、あるいは享楽

《きょうらく》を得ようとするのが普通です。確かに努力の結果は尊いもの

ですが、それを全部自分の発展や享楽のためだけ使う自分本位の生き方で

は、他人と対立し、社会の秩序を乱すことにもなりかねません。 

このように努力しないで求める人も、努力して求める人も、ともにその動

機が自分のことだけしか考えない利己的な心にもとづいていますから、真の

安心も幸福も実現することはできません。 

同じように努力していても、動機、目的、方法が異なれば、その結果も異

なってきます。最高道徳では、動機、目的、方法に誠を尽くし、さらにその

苦労の結果を自分のものとしないで、すすんで他の人々や社会に分かち、つ

ねに全体の幸福をはかるように努めるのです。すなわち、自分の努力の結果

を独占《どくせん》するのではなく、人心開発救済の精神で、それをできる

かぎり他人や社会に還元《かんげん》していくのです。つまり、どのような

場合にも、「苦労は自分がいたします。そして、その結果は他人に分かちま

すから、すべての人々を幸福にしてください」と神に誓《ちか》い、至誠慈

悲の心をもって進んでいくのです。 

1a. Máxima 16. Compartilhar com outros os frutos de 

seus próprios esforços  

Esta máxima trata do real significado e valor dos sacrifícios e 

esforços despendidos. 

Nós nos esforçamos diariamente para evoluir cada vez mais, 

sempre em busca de uma vida plena de felicidade, esperando que 

hoje seja melhor que ontem, amanhã melhor que hoje, e assim 

por diante. 

Mas, há pessoas que – mesmo tendo capacidade – não se 

dedicam suficientemente e preferem se amparar em outras 

pessoas e na sociedade, e ficam só esperando dos outros. Na 

busca de vantagens pessoais, esse tipo de pessoas não hesita em 

causar transtornos às demais pessoas e à sociedade. É uma forma 

completamente egoísta de viver. Mesmo que conquiste alguma 
vantagem momentânea, essa forma de viver não proporcionará 

tranquilidade interior e será menosprezada pelas pessoas do 

entorno e, como consequência, não conquistará a felicidade 

plena. 

Há também pessoas que se esforçam bastante nos seus 

negócios e desfrutam os resultados, somente para si e sua 

família. É muito comum pensarmos em trabalhar e conquistar 
riquezas, bens materiais, status e notoriedade para depois 

multiplicá-los cada vez mais e desfrutar a vida. O resultado de 

seu esforço pessoal, de fato é muito precioso, mas, esse estilo 

egocêntrico de vida – utilizando o resultado inteiramente para o 

proveito pessoal – poderá até provocar atritos com outros e 

perturbação da ordem na sociedade. 

Dessa forma, tanto aqueles que “procuram obter sem se 

esforçar” quanto os que “se esforçam para obter” não alcançarão 

a verdadeira tranquilidade e felicidade, uma vez que a motivação 

interior tem por base o espírito egocêntrico – com o foco, em 

primeiro lugar, na questão pessoal. 

E, esforços iguais podem ter resultados diferentes se a 
motivação, o objetivo e o método utilizado forem também 

diferentes. Na Moral Suprema procura-se esforçar para alcançar 

sempre a felicidade do conjunto, com dedicação sincera na 



– 5 – 

 このような生き方は、おのずから自己の品性を向上させ、心を豊かに

し、真の喜びと生きがいを生み出すことになります。 

最高道徳の格言 (p. 48-49) 

 

 

motivação, no objetivo e no método, tomando a iniciativa de 
compartilhar com as demais pessoas e com a sociedade o 

resultado de seus esforços, sem retê-lo apenas para si. Ou seja, 

o resultado de seus esforços não deve ser de uso exclusivo, 

devendo se empenhar para retorná-lo às demais pessoas e à 

sociedade, com o espírito de iluminação e salvação das pessoas. 

Em quaisquer circunstâncias, trata-se de avançar com sentimento 
de benevolência e sinceridade, jurando a Deus o seguinte: “Eu 

farei o sacrifício. E o resultado dividirei com outras pessoas; por 

isso, rogo a Deus a felicidade de todas as pessoas”. 

Esse estilo de vida elevará naturalmente o nosso próprio 

caráter, proporcionando mais significado para a vida, riqueza no 

coração e a verdadeira alegria de viver.    Do Kakuguen, págs. 48~49 

1b. 『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを

進めてください。 

1. 「苦労」という言葉にどのようなイメージを持っていますか。お互いの考えを

聴いてみましょう。 

2. 【努力の動機、目的、方法】 P.49 の7 行目に、「動機、目的、方法に誠を尽

くし」とあります。あなたが普段努力していること（仕事や家事、ボランティア、

社会的役割など）は、どのような動機、目的、方法によるものですか。また、動

機、目的、方法に「誠を尽くす」とはどのようなことか話し合ってみましょう。 

3. 【なぜ苦労が必要なのか】人は、できるだけ苦労を少なく、かつ短時間で成

功したいと思うものですが、品性はお金のように急に増やしたり高めたり、人に貸

して増やすことはできないものです。廣池千九郎は、自分の苦労の結果をもって

人々を幸せにすることで自己の品性が向上すると説きました。なぜ、品性の向上

に、苦労を積み重ね、かつ頒つことが必要なのでしょうか。 

 

1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima 16  

 

 

1. [sacrifícios e esforços] Que imagem você faz com estas pa-

lavras? Vamos trocar ideias a respeito. 

2. [Motivação, objetivo e método] Na 7ª linha da Pág. 49 

consta “...com dedicação sincera na motivação, no objetivo e 

no método...”. Qual a motivação, o objetivo e o método que 

está por trás de suas dedicações cotidianas (trabalho, tarefas 

domésticas, voluntariado, atividades sociais etc.)? E o que sig-

nifica, para você, a “dedicação sincera” na motivação, no obje-

tivo e no método? 

3. [Por que sacrifícios são necessários?] As pessoas querem 

ser bem-sucedidas rapidamente, com o mínimo de sacrifício, 

mas o caráter não é como o dinheiro que pode ser multiplicado 

rapidamente, emprestando aos outros. Chikuro Hiroike expli-

cou que o seu caráter vai se elevar, como resultado de seus 

sacrifícios, no trabalho para a felicidade das pessoas. Por que 

o sacrifício e o compartilhamento de resultados são necessários 

para elevarmos o caráter? 



– 6 – 

2．『改訂 廣池千九郎語録』 

P.144 人心救済・苦労は隣から借りてきてもせよ。人の助かることの苦

労は価値がある。人のために苦労するので、自分の借財を返させてもらえる

のである。したがって喜んで苦労するから、身体を痛めることが少ない。苦

労も苦労と思わねば苦労にはならぬ。苦労は苦労を嫌って逃げる人を追いか

ける。苦労を喜んでやる人からは逃げ去るものだ。                                    

                 松下九郎 (1887〜1978) 

 

2. Citações de Chikuro Hiroike 

Pág. 144: Salvação da mente humana. Façam 

sacrifícios (trabalho duro, dedicação intensa), mesmo que tenha 

que pedir emprestado ao vizinho. Se é para socorrer as pessoas, 

os sacrifícios têm valor (utilidade). Com sacrifícios para ajudar as 

pessoas, as suas dívidas serão restituídas (suas dívidas 

morais serão abatidas). Pensando dessa forma, os sacrifícios 

serão benvindos e pouco afeta o nosso corpo. Se você pensar que 
sacrifício não é sacrifício, ele não será um sacrifício. O sacrifício 

persegue aquele que não gosta de sacrifício e tenta escapar dele. 

Mas, daqueles que acham que são benvindos e se dispõem a 

enfrentá-los, o sacrifício foge.   Kuro Matsushita. 

P.155 - 人心救済・単に自分の苦労を誇るは愚痴《ぐち》として笑わる

るに過ぎず。これを人心開発に用いて初めて、人の上に立つを得。   

                     『資料集』 

Pág. 155: Salvação da mente humana. Simplesmente 

vangloriar-se de sua dedicação intensa (seus sacrifícios) nada 

mais é do que uma choradeira e motivo de desabono. Somente 

quando utilizado para o desenvolvimento e salvação humana será 

possível evoluir e crescer.                
                “Shiryoushu - Coletâneas” 

 

P.213 モラロジアンとして 

苦労せずして幹部になれば、いよいよ同僚相互にゴタゴタを生ずる。上の

人が引き上げようとしても、同僚や下の者が引きおろす。下の者がおし上げ

ようとすれば、上の人が上がらせない。だから大いに苦労させ、また大いに

苦労しなければならぬ。 

苦労していない者は、神様より報酬をいただく自信がないので、人から得

ようとしている。 

上の人にペコペコする者は、下の者には威張《いば》っている。 

下の者に同情し、よくする者は、上の者に反抗する。 

上の人に心配をかけるような者は、動物より悪い。 

Pág. 213: Postura de um moralogiano... 

Se você assumir um cargo elevado numa organização sem 

antes ter se dedicado intensamente, vai acabar se envolvendo em 

confusões com seus colegas. Mesmo que o superior tente levá-lo 

para cima, alguém da equipe ou subalterno vai sabotar e removê-

lo. Se, ao contrário, os subalternos tentarem promovê-lo, as 

pessoas de cima não deixarão acontecer. Nada vai dar certo. É 

por isso que devemos fazer com que as pessoas – primeiramente 

– dediquem-se intensamente e esforcem-se bastante.  

Aqueles que não batalharam não estão confiantes na 

recompensa de Deus e então, tentam obtê-la de outras pessoas.  

Aqueles que flertam (bajulam) com os superiores são 

arrogantes com os inferiores.  

Aqueles que se apegam com os inferiores e os agradam são os 

que se rebelam contra os superiores.  



– 7 – 

矢野浩蔵、『社教』第四五号、九七ページ。 Aqueles que causam preocupações a seus superiores são infe-

riores a animais.             Kozo Yano, “Shakai Kyoiku Siryou” nº 45, p. 97 

 

3．モラロジー研究所出版『ニューモラル 心を育てる言葉366 日』 

P.256「周囲の喜びは自分の幸せ」 

人は「幸せ」という人生の大目標に向かって、一人ひとりが一生懸命に生

きています。ところが私たちは「自分の幸せ」を追い求めるあまり、つい他

への配慮を忘れてしまうことがあります。そんなときは積極的に、みずから

犠牲を払ってでも「周囲を喜ばせよう」という行動に踏み出していきたいも

のです。 

「犠牲を払って」と言うと、なんだか損をするように感じられるかもしれ

ません。しかし、周囲の喜びのために努力をしていけば、周りの人が「幸

せ」になり、その幸せな人に囲まれている自分も「幸せ」になるのです。ま

た、応援してくれる人もきっと現れるでしょう。「情けは人のためならず」

「損して得取れ」と言われる所以です。 

大切なことは、心のベクトルを自分自身の「よい生活」に向けるのではな

く、周りに喜びを与える「よい人生」に向けていくことなのです。 

 

3. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral”  

Pág. 256: A alegria do meu entorno é a minha felicidade 

Cada pessoa vive batalhando o dia a dia na direção do grande 

objetivo da vida, que é a “felicidade”. No entanto, por se 

concentrar demais na busca de “sua felicidade”, às vezes 

esquecemos as devidas atenções às demais pessoas. Nesses 

casos, o ideal é a sua ação proativa (com iniciativa; dinâmica; 

despachada; pronta) de “alegrar o entorno”, mesmo que isso 

envolva algum sacrifício de sua parte. 

Quando se diz “sacrifício” fica-se com a sensação de que 

teremos algum prejuízo com isso. No entanto, se você se esforçar 

para levar a alegria ao seu entorno, as pessoas ficarão “felizes”, 

e com isso, você também ficará “feliz” cercado de pessoas felizes. 

Além disso, certamente mais pessoas aparecerão para apoiar a 

iniciativa. Esta é a razão da existência de ditados populares como 
“caridade/compaixão não é para os outros”(1) e “perder é 

ganhar”.(2) 

O importante é não orientar o vetor mental para a sua “vida 

momentânea melhor”, mas direcioná-lo para uma “jornada de 

vida cada vez melhor” que proporcione alegria às pessoas do 

entorno. 

 

(1) Equivalentes em inglês: Sua bondade será recompensada no 

final; Caridade é um bom investimento. 

(2) Equivalentes em inglês: Perca um centavo e ganhe um dólar; 

Às vezes, o melhor ganho é perder; Não considere apenas 

lucros imediatos. 
 

４．廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』 4. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP  



– 8 – 

P.134「他人と分かち合う心」 

苦労することの意味や値打ちについて考えてみましょう。 

世の中には、苦労を避けて、努力することもなく、他人や社会に依存して

生きようとする人がいます。そういう人は、周囲に迷惑をかけていても気に

かけず、自分の目先の利益を優先しながら生きているのでしょう。これで

は、いずれ他人からうとまれるようになり、幸せになることはできません。

一方、毎日一所懸命に働き、苦労を重ねて努力することで、物質的な豊かさ

や社会的地位、名誉などを獲得しながら、得たものをすべて自分や家族だけ

で享受する人もいます。努力することはもちろん立派ですが、他人や社会に

いっさい還元しないのは、結局利己的な生き方にすぎないということになり

ます。 

苦労を避けるにしろ、苦労を重ねるにしろ、その人が自分のことしか考え

ずに生きている間は、真の幸福を得ることも、大きな安心を得ることもでき

ないでしょう。 

望ましい生き方とは、毎日の働きの中で最大限に努力し、ひたすら誠を尽

くしつつ、これによって得られた成果を一人占めしたりせず、可能な限り他

人や社会と分かち合うことではないでしょうか。他人の幸福のために苦労を

いとわず努力する人は、心が豊かになり、人生の真の喜びを味わえるでしょ

う。 

Pág. 134: Sentimento de compartilhar com outras pes-

soas 

Vamos pensar sobre o significado de batalhar (esforçar-se, “dar 

duro na vida”) e do seu valor. 

Há pessoas no mundo que evitam “dar duro na vida”, não 

batalham, não se esforçam e vivem na dependência dos outros e 

da sociedade. São pessoas que vivem – provavelmente –

priorizando seus interesses imediatos sem pensar nos problemas 
causados aos outros. A continuar dessa forma, acabarão sendo 

menosprezados pelos outros e não será feliz. Por outro lado, há 

também pessoas que trabalham duro todos os dias, se esforçam 

bastante, obtém prosperidade material, status e honrarias e 

desfrutam as conquistas apenas consigo mesmo e com seus 

familiares. É claro que os esforços efetuados são louváveis, mas, 
o fato de nada retribuir a outros ou à sociedade é, no final, apenas 

um modo de vida egoísta. 

Quer trabalhando “duro na vida” quer evitando o trabalho 

“duro”, você não obterá a verdadeira felicidade e a paz de espírito 

(segurança e tranquilidade) enquanto estiver vivendo com 

interesses apenas para si mesmo. 

O modo de vida ideal é o de dedicar o máximo de esforço em 
nosso trabalho cotidiano, com a verdadeira sinceridade, e 

compartilhar os resultados – na medida do possível – com as 

demais pessoas e com a sociedade, sem monopolizá-los. Aqueles 

que não medem esforços para a felicidade de outrem terão o 

enriquecimento interior, desfrutando da verdadeira alegria da 

vida. 

 

 

 

 

5. 補足資料・新版『道徳科学の論文』第十四章第七項 

 

 

 

 



– 9 – 

 

5.1. 第六節 最高道徳の実行的原理は自ら苦労してその結果を他人に頒《わ

か》つの精神及び行為によりて表現せらる【七冊目 p.184】 

自分のことに苦労せずして、他人の助けを受くるのは不道徳であります。 

自分のことに苦労して、その成功の結果を自分にて享受するのは普通道徳

にすぎぬことであります。 

しかるに古来、聖人の教えは自分の成功に対して自ら苦労するのみなら

ず、更にその苦労の結果はこれを自己一人にて独占せず、及ぶだけ他人もし

くは一般社会に頒《わか》つことになっておったのであります。 

いま、日本の皇室の御制度につきて左に一言述べさせていただきます。 

すなわち伊勢神宮においては毎年 3回の大祭があり、その節には特に勅使

の参向ありて、陛下よりの幣帛《へいはく・みてくら》〈5 色《ごしき》の

帛《はく・きぬ》〉が奉らるるのであります。 

その三大祭とは、2 月 17 日の祈年祭奉幣《としごいまつりのほうへ

い》、10 月 17 日の神嘗祭奉幣《かんなめまつりのほうへい》、11 月 23

日の新嘗祭奉幣《にいなめまつりのほうへい》であります〈陛下御即位の初

度の新嘗祭を大嘗会《だいじょうえ》と称しましてその儀式を盛んにいたし

ます。故にこれを御大典とも称します〉。 

それかくのごとき重大な祭典が一にみな国民の幸福を祈願することにあっ

て、毫《ごう》も陛下の御私事に関係する事項でないのを御考えください

〈『延喜式《えんぎしき》』に掲ぐる神嘗祭の祝詞《のりと》には陛下の御

事をもも祈る語あれど、これは国民の希望を表示せるものにて、皇室の真精

神はもっぱら国民の幸福を祈り給うにあり〉。 

次に親鸞上人《しんらんしょうにん》の『正信偈念仏和讃《しょうしんげ

ねんぶつわさん》』を見るに、その終わりに、 

5. Complementos. (Da versão em inglês, do “Tratado...” 

com ligeiras adequações comparando com o original em japonês. 

Por isso, nem sempre há a correspondência com o trecho em ja-

ponês, do lado esquerdo) 

5.1. VII. VI. O princípio para a prática da moral suprema é 

manifestado pelo sentimento e conduta de compartilhar 

com outros os frutos de seus próprios esforços 

É imoralidade receber a ajuda de outros sem antes ter efetuado 
esforços para si mesmo. 

Mas, fazer esforços para a sua causa, batalhar, e desfrutar dos 

resultados bem-sucedidos, nada mais é do que uma moral co-

mum. 

Desde os tempos remotos, no entanto, os Grandes Mestres ensina-
ram não apenas batalhar para o sucesso em seus negócios, mas tam-

bém, compartilhar os frutos de seus esforços com o maior número 

possível de pessoas e com a sociedade em geral, sem monopolizá-los. 

Permitam-me aqui descrever algo sobre a Casa Imperial Japonesa. 

No Templo Xintoísta de Ise (Ise Jingu), ocorrem três grandes cerimô-

nias todos os anos e nessa ocasião, há a participação de um enviado 

especial do Imperador portando a oferenda ao altar-mor (oferenda im-

perial de tecidos de cinco cores). 

As três grandes cerimônias são: o Toshigoi-matsuri em 17 de feve-

reiro, o Kanname-matsuri em 17 de outubro e o Niiname-matsuri em 23 

de novembro. O Imperador dedica a oração aos Deuses pela colheita 

anual de cinco cereais; o Kanname-matsuri é a cerimônia que o Impe-

rador expressa sua gratidão aos Deuses oferecendo a primeira colheita 
do ano; e o Niiname-matsuri é a cerimônia em que o Imperador ex-

pressa sua gratidão pela segunda vez, oferecendo a primeira degustação 

aos Deuses, antes do Imperador se alimentar da mesma colheita, na-

quele dia, pela primeira vez.110  

Estas são cerimônias realizadas para o Imperador dedicar a oração 

nos Santuários de Ise, mas é praticamente impossível para ele se des-

locar até Ise, então o seu mensageiro é enviado com a oferenda, cuida-

dosamente examinada no seu palácio em Tóquio alguns dias antes da 
cerimônia, observando um “rito de partida”111. Devemos registrar que 

essas importantes cerimônias (de tradição milenar) são realizadas 



– 10 – 

願わくばこの功徳《くどく》をもって平等《ひとしく》に一切に

施せ。同じく菩提心《ぼだいしん》を発して安楽国に往生せしめ

よ。 

とあります。 

この意味はいま私が願主となってこの経文を僧侶《そうりょ》に読んでい

ただいた結果によって、ひとり自分の父母とか祖先とかが極楽に行くのみで

なく、あらゆる世界の人々にこの読経《どきょう》の結果《くどく》を頒

《わか》ちて、一同に最高道徳心を起こさせて、極楽に行くようにというこ

とであります。 

しかるに世人はかかることを知りませぬから、無住《むじゅう》と申す高

徳の僧〈日本の鎌倉《かまくら》幕府時代すなわち十三世紀ころの人〉が、

『沙石集《しゃせきしゅう》』という書物の中に、左のごとき教訓を述べ

て、一般の民衆に釈迦《しゃか》の最高道徳を教えております。 

されば、いまこの最高道徳はすべて以上のごとき古聖人の教訓に基づき、

いかなる場合にも、わが精神の奥に人心の開発もしくは救済の念を有して、

他人の幸福を図ることを自己の根本的目的となし、「苦労はわが身これをな

し、その結果はこれを他人に与えて一切の人々を幸福にしてください」と神

に願うのであります。 

かくのごとき高尚且つ美麗なる人間の精神は、真に自己の運命を自覚し

て、真に神の法則に信頼し、もってその慈悲心を体得せねば出来ることでは

ないのであります。 

私のごときも、明治 42 年〈1909 年〉ある機会によりて、はじめてかか

る偉大なる道徳上の原理を体得することが出来たので、今日あるを致したの

であります。 

すなわちそのときの宣言の精神は今日すでにその若干は実現しております

が、将来においてはますますその言の空《むな》しからぬことが明らかにな

るであろうと信じております。 

 

exclusivamente para o Imperador orar pelo bem-estar do povo; 
não é oração para seus desejos pessoais.112  

Desde os tempos antigos, em vários países do mundo, os governan-

tes, nobres, as populações e organizações religiosas realizaram diversas 

festas e cerimônias, mas na maioria dos casos, destinados a venerar os 
Deuses, rogando o bem-estar de si mesmos ou de suas famílias, ou a 

pacificação dos espíritos de seus ancestrais, ou no caso de organizações 

religiosas, de seus fundadores. Venerar, adorar a Deus, aos pais ou aos 

ancestrais para expressar gratidão é um ato nobre de moralidade que 
pertence à moralidade suprema, mas, em certo sentido, não é mais do 

o dever de cada um. Não há, porém, excelência moral tão soberba como 

cerimônia imperial japonesa. (Trechos extraídos da versão em inglês, do 

“Tratado...”, mais detalhada que o original em japonês, provavelmente 
visando o leitor ocidental). 

110 A primeira cerimônia Niiname-Matsuri, após a entronização de Sua 

Majestade, é chamada Daijoe que é celebrada em uma escala maior e, 

portanto, também é chamada de Gotaiten (Grande Cerimônia). 

111 Estas cerimônias sofreram mudanças históricas. Veja a publicação 

Santuários de Ise (1908). 

112 O norito ou oração do Kanname-matsuri, contido no Engishiki (Pro-
cedimentos da Era Engi, 927) contém também expressões orando para 

Sua Majestade, mas que representam o desejo do povo. O verdadeiro 

espírito deste ritual xintoísta, porém, é a oração do imperador pelo bem-

estar e prosperidade do povo. 

Em seguida, vejamos o sutra budista Shōshinge Nembutsu Wasan 

(Um Hino de Verdadeira Fé em Louvor de Amitabba-Buddha) do monge 

Shinran (J. 1173 - 1262), que termina com as seguintes palavras: (Ver 

Adicional “A”) 

 

Rogamos que as virtudes deste sutra alcancem igualmente a to-

das as pessoas e que todos nós possamos aspirar à salvação e 

alcançar o paraíso (Terra Pura da Suprema Felicidade). 
 

Essas palavras significam o seguinte: “A meu pedido, o monge fez a 
leitura deste sutra e peço que não apenas meus pais (ou ancestrais) 

possam ir para o paraíso, mas também, que todas as pessoas do mundo 

compartilhem os benefícios desta leitura, despertem para o espírito da 

moralidade suprema, e consigam alcançar o paraíso.” No entanto, como 
as pessoas em geral não entendiam o significado do sutra, um virtuoso 

sacerdote chamado Mujū (J. 1227-1312) tentou ensinar-lhes a suprema 



– 11 – 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

moralidade de Buda introduzindo a seguinte história em seu livro cha-

mado Shasekishū: 

Shasekishū (Coleção de Areia e Seixos, 1283), Vol. 8, Artigo 8, Sobre o 

serviço de mente estreita. 

Vivia um agricultor em uma aldeia nas montanhas da província de 
Yamato. Ele construiu um pequeno mosteiro e convidou o monge do 

Shienbo, do templo Saidaiji113 para conduzir a cerimônia de inaugura-

ção. Ouvindo as palavras finais do sutra, o agricultor disse: “Eu construí 

este mosteiro com grande esforço para confortar a alma de uma velha 
senhora que faleceu; mas agora você distribui suas bênçãos entre todas 

as pessoas do universo... e com isso a porção dela será tão pouca como 

uma palha. Por favor, faça seu serviço apenas para a velha senhora”. O 

monge então respondeu: “As bênçãos (benefícios) só crescem com a 
distribuição. Eles não diminuem. A alma da falecida obterá maiores be-

nefícios com isso”, e gentilmente deu ao agricultor uma explicação mais 

completa. O agricultor então disse: “De fato, é maravilhoso. Agora en-

tendo; mas, por favor, retire o oficial Saburo que mora ao lado”. Um 

inimigo considerável deve ter sido esse oficial! Você pode imaginar algo 
mais inadequado do que ignorar uma única pessoa, em uma oração para 

todas as almas? O acima é uma história contada por um monge que 

esteve presente na cerimônia. No entanto, as pessoas dificilmente que-

rem praticar o que eles mesmos dizem no sutra. O agricultor não foi 

exceção.114 

113 Saidaiji é um templo a oeste de Nara, sendo Shienbo uma espécie de 

filial desse templo. 

E então, a moralidade suprema, que agora proponho, baseia-se nos 
ensinamentos dos mestres da antiguidade, e as suas práticas visam orar 

a Deus com objetivo fundamental de dedicar-se à felicidade dos outros, 

com o sentimento de iluminação mental e salvação espiritual das pes-

soas, pensando: “Deixe-me fazer todos os esforços necessários compar-
tilhando os seus frutos com as demais pessoas e proporcionar a felici-

dade a todos”. 

Tal espírito do homem – elevado e sublime – não é possível de ser 

alcançado a não ser despertando verdadeiramente para o significado do 

destino de sua vida, confiando plenamente na lei de Deus e alcançando 
o espírito de benevolência de Deus. Eu, pessoalmente, consegui alcançar 

pela primeira vez um estado elevado de princípios morais devido a um 

episódio oportuno em 1909, e desde então, venho mantendo o meu 

atual estado (de existência). 



– 12 – 

追加資料・A 

 

正信偈の現代語訳【書下し】 

願わくは、この功徳をもって、平等に一切に施して、同じく菩提心を発して、安

楽国に往生せん。 

【現代語訳】 

願うことは、このことだけです。それは、どの国の、どのような人々でも、「真面

目に生きたい」と願うならば、その人に念仏の教えが伝わるように祈るばかりで

す。すでに念仏している人、いま念仏を始めた人、いずれ念仏に遠を結ぶであろう

人、すべての人は念仏者（＝同朋・どうぼう）だと信頼しています。私は、まわり

の人々にあたたかい言葉をかけ、懇（ねんご）ろに接していきます。それらの人々

と共に念仏を喜び、念仏するところに、阿弥陀如来からの、生きる意欲と励まし

と、勇気を、全身に感じて生きていきます。 

 

114 Dainippon Fukyo Sosho (Biblioteca Japonesa de Moral Pública), Livro 

II, p. 420. 

Adicional A: Sobre o sutra  Shoshingue Nembutsu Wasan 

 

 

 

 

 

 

 

Rogamos que as virtudes deste sutra alcancem igualmente a to-

das as pessoas e que todos nós possamos aspirar à salvação e 
alcançar o paraíso (Terra Pura da Suprema Felicidade). 

 

 

Referência adicional para fins de comparação: 

Rogamos que as santas bênçãos desta se estendam a todos os 
seres vivos, e que nós, juntamente com todos eles, consigamos 

manifestar a imagem verdadeira.  
(Ref: Sutra da Seicho No Ie do Brasil) 

 

 

 

 

 

 

 

 



– 13 – 

 

追加資料・B 

祈年祭 = 毎年春、農耕の初めにその年の豊作を神に祈る祭。10月31日はハロウィン。毎年

仮装で大盛り上がりしますが、本来は秋の収穫を祝い、悪霊を追い出す古代ケルト人起源の

宗教的行事でした。同じように日本にも収穫を感謝する「神嘗祭（かんなめさい）」と「新

嘗祭（にいなめさい）」というお祭りがあります。神嘗祭は、毎年10月17日に伊勢神宮で執

り行われる五穀豊穣の感謝祭にあたります。その年の最初に収穫した稲穂「初穂」を天照大

御神（あまてらすおおみかみ）にお供えし、感謝するお祭りです。新嘗祭も、五穀豊穣の収

穫祭にあたり、毎年11月23日に宮中三殿の神嘉殿（しんかでん）で執り行われます。天皇陛

下が初穂を神々にお供えし、五穀豊穣に感謝を捧げ、祈念します。その後、天皇陛下も初穂

を召し上がる飛鳥時代から続く重要な宮中祭祀です。 

もっと知りたい方は下記参照: 

新嘗祭ってどんなお祭り！？日本人なら知っておきたい秘密 | 神社チャンネル 
(zinja-omairi.com) 

https://zinja-omairi.com/niinamesai/#i-5 

Adicional B: Explicação sobre a cerimônia Kanname-matsuri e Nii-

name-matsuri. 

Foi incluída na tradução acima, no 5.1 

 

5.2. 新版『道徳科学の論文』第一巻第十四章第十一項第七

節・自ら苦労して得たるところの結果を人心救済に提供するをもって人間

の純粋の誠の心となすことを述ぶ【八冊目 p.266】 

およそ何人《なんぴと》にても自ら苦労して財産を造ったならば、これに

よってますます自己を発展させ且つこれを使用して享楽しようとするのは当

然であります。 

しかしながら、それは最高道徳から見れば許されぬことであります。 

その理由はその自分の努力にて得たるものをもって他を益すればこそ、他

人も社会も感謝するのでありましょう。 

しかるにもしこれを全部自己の発展と享楽とに使用するならば、それは他

人及び社会を侵害することになるからであります。 

5.2. “Tratado......”, Tomo Um, Capítulo 14, XI.vii 

Pág. 266. O sentimento puro de sinceridade se manifesta 

por meio da atitude de contribuir com frutos de sua dedi-

cação intensa (sacrifícios) para a obra de salvação espiri-

tual das pessoas 

Em geral, quando alguém consegue poupar uma fortuna através de 

trabalho árduo e sacrificado, é natural que ele procure crescer ainda 

mais e ao mesmo tempo, gastar para desfrutar os resultados conquis-

tados. Na visão da moralidade suprema, no entanto, tais desfrutes não 

devem ser permitidos.  

As pessoas em geral e a sociedade expressarão a gratidão somente 

quando alguém levar benefícios aos outros, através do que ele ganhou 

com seus próprios esforços. Isso porque, se ele usa todo o seu ganho 

em proveito próprio e o seu prazer, estará trabalhando contra os outros 
e a sociedade. Em outras palavras, significa que aqueles que usam os 

resultados de seu trabalho árduo para o conforto, prazer e tranquilidade, 

https://zinja-omairi.com/niinamesai/#i-5
https://zinja-omairi.com/niinamesai/#i-5
https://zinja-omairi.com/niinamesai/#i-5


– 14 – 

すなわち自己の苦労の結果をもって単に自己及び自己の子孫の安全及び享

楽のみに供せんとする人々は、第八章にいわゆる雑草もしくは体内の不純物

に当たるのであります。 

しこうしてかくのごとき雑草的行為が、従来各国の貴族・富豪その他すべ

ての人々の半代・一代もしくは数代にして亡《ほろ》ぶる原因であったので

あります。 

故に最高道徳にては、自《みずか》ら苦労してその結果をば他人に頒《わ

か》つことになっておるのであります。 

しこうして更に一歩進んで最高道徳の極致は、その自己の苦労の結果を及

ぶだけ人心の開発もしくは救済の事業に提供することになっておるのであり

ます。 

かくてその人心救済をなす方法は、各人の境遇によりて異なるので一様で

はありませぬ。 

そこで私は先年〈1912 年〉大病のときに、「自分は僻地《へきち》に生

まれて、身を貧窮《ひんきゅう》より起こし、神及び聖人の徳をはじめ、

二、三先輩の高恩によりて今日を致したのでありますから、この上に高位高

官に昇り富貴の身になるということは末恐るべきことであります。 

いま幸いに大患に罹《かか》って生死の間に彷徨《ほうこう》するに至っ

たのは神の警告であろう」と考えまして、一切の名誉及び利益を棄《す》て

て、世界人心の開発及び救済をなすことに決心いたしました。 

しこうして家族・親族及び友人は、みな私を引き留めました。 

そのときに私はすべてに対して宣言をいたしました。 

その主旨は、「いま自分は多年自ら非常の苦労をなして、いささかながら

学者の末に列することが出来たのでありますが、今後この学力と地位とをも

ってますます自己を発展さするということは一つの利己主義にすぎぬことで

あります。然《しか》るをいまや聖人の教えに従うて、この現在の学力と地

位とを全部世界人心の開発及び救済に提供し、もって全人類の幸福を進むる

ことに努力をなすということは一見愚なるがごとくなれど、私は人間として

apenas para si e para seus descendentes, são iguais a ervas daninhas 

ou impurezas do corpo, conforme explicado no Capítulo Oito. 

São tais comportamentos irrefletidos que – no passado – causaram a 

decadência da maioria da nobreza, alta burguesia, milionários e de toda 

a elite da sociedade, no decorrer de apenas meia geração a algumas 
gerações. É por isso que na moral suprema, a regra é a de esforçar-

se, trabalhar duro, e compartilhar seus frutos com as demais 

pessoas. O ponto culminante da moralidade suprema é o de con-

tribuir com os frutos de seu trabalho duro, tanto quanto possível, 
para as obras de iluminação e salvação da mente humana. Os mé-

todos para iluminação e salvação da mente humana nem sempre serão 

os mesmos, pois diferem de pessoa para pessoa, e de acordo com as 

circunstâncias.  

Quando, em 1912, estava gravemente doente, refleti muito sobre a 

minha situação e pensei o seguinte: “Eu nasci numa família pobre, com pou-

cos recursos, em um canto distante deste país mas, mesmo assim, consegui chegar 

na situação atual(1). Mas, o que eu consegui até hoje foi devido à obra de Deus, à 

virtude dos Grandes Mestres e aos incentivos de alguns veteranos de forma que, 

galgar mais posições ou cargos elevados para obter riquezas ou honrarias, seria 

abusar demais e um mau presságio. Felizmente, estou agora sofrendo desta grave 

doença e pairando entre a vida e a morte; isso deve ser um aviso de Deus.”  

Assim, decidi renunciar a todos os convites, honrarias e vantagens e 

me entregar à obra de iluminação e salvação de toda a humanidade. 
Meus familiares, parentes e amigos, todos tentaram me dissuadir. E en-

tão, naquela época, eu declarei a todos algo como o seguinte:  

(1) 
Hiroike está se referindo aqui ao status conseguido, de Doutor 

em Direito pela Universidade Imperial de Tóquio. 

“Depois de meus longos anos de dedicação e sacrifícios, fui honrosamente re-

cebido entre os cientistas, mas, concluí que buscar ainda mais promoções apro-

veitando-se do status que consegui, seria apenas uma expressão do egoísmo. Se, 

ao contrário, neste estágio, fiel aos ensinamentos dos Mestres, puder contribuir 

com todo meu conhecimento e status atual para a iluminação e salvação da huma-

nidade, e me dedicar para promover a felicidade de toda a humanidade, pode pa-

recer tolice à primeira vista, mas não há nada mais sublime que isso, para o ideal 

de um homem. Esta é a minha conclusão. Por isso, peço que confiem no meu livre-

arbítrio”.  

Foi assim que eu me recuperei da minha grave doença (Obs: de 1912), 

e agora (Obs: ~ em 1926), o primeiro livro de moralogia está prestes a ser 



– 15 – 

これ以上のことはないように考え付きました。それ故にすべてを私の自由意

思に任せてください」ということでありました。 

かくのごとくにしてその当時における私の大患も治し、いまやまさにこの

モラロジーにおける最初の著書たる『道徳科学の論文』も出来んとしてお

り、且つそのとき以来私の指導を受けて幸福になったお方もたくさんござり

ます。 

publicado com o título “Um Tratado sobre a Ciência da Moral”; além 
disso, sob a minha orientação, numerosas pessoas alcançaram a felici-

dade. Hoje (Obs: ~ em 1926), acho que parte do meu ideal manifestado 

naquela declaração já se concretizou, e creio que será cada vez mais 

provado, no futuro, que as minhas palavras não foram vãs. 

Por isso, na moralidade suprema, a pessoa faz esforços sinceros em 

todas as coisas, mas, sem nenhuma expectativa de vantagens ou bene-

fícios. Ou seja, a sinceridade de uma pessoa — desapegada dos resul-

tados de seus esforços nos negócios, deveres ou demais atribuições e 
confiante na energia de Deus — é que vai assegurar nela uma mente 

sempre pacífica, tranquila e segura; e em seguida, vai irradiar segurança 

às demais pessoas, aumentando a sua confiança e credibilidade.  

Segue um exemplo: Se um empregado alcançar tal nível de confiança 
perante o seu patrão, ele poderia se esforçar mais ainda com o objetivo 

de salvação espiritual do patrão. Ao dar continuidade a essa dedicação 

intensa, a sua sinceridade poderá sensibilizar o patrão, conduzindo-o à 

salvação; mas, mesmo que o patrão não alcance a salvação completa, 

é evidente que ele terá um grande crescimento interior. Se isso ocorrer, 
o sacrifício do empregado será certamente recompensado enorme-

mente. 

Esforços sinceros, sem esperar por bons resultados, mas baseados 

simplesmente no espírito da moral comum, terá como consequência um 
tratamento apenas como uma boa pessoa, e o resultado será simples-

mente corriqueiro; mas, se forem baseados no espírito de moral su-

prema, sem expectativas, os mesmos esforços trarão resultados gran-

diosos. 

 

 
 

 

6. Comentários adicionais, recorrendo à memória.... 

6.1. Okague Yokocho, em Templo de Ise e a história de 

um comerciante aí estabelecido 

 

 

 

Xilogravura é uma técnica de impressão muito antiga que consiste numa 
gravura na qual se utiliza uma madeira como matriz, possibilitando a re-
produção da imagem gravada sobre papel ou outro suporte adequado. O 
processo é muito parecido com o carimbo. 



– 16 – 

Portal de entrada do Templo de Ise 

Xilogravuras de Hiroshigue, (1797-1858) 

 

 



– 17 – 

 

 

 

 

 

 



– 18 – 

 

 

 

 

 

 

 

 

- Fim -  

6.2. Sobre “viver para ser útil aos outros e à sociedade”  

Palavras do saudoso prof. Kooji Inoue: 

Utilidade 
Tratamento/atenção 

 merecida 


