
Referencias Bibliográficas para o Estudo do Kakuguen 18      (Revisão em 06-mar-2023) 

 

  



 

1. 邪を破らずして誠意を移し植う 【九冊目 p.326】 

 最高道徳では、他の過失もしくは不正に対して、公然これを批難もしくは攻撃することは

せぬのであります。万一、他人の過失もしくは不正を見聞したならば自己に反省し、しこう

して自己の正しき最高道徳の精神をその人の精神に移植して、漸次に社会の改善を図るので

あります。かくのごとくすれば、自己の精神平和にして、その運命も安全であり、且つ他人

を傷つけずにこれを開発するということが自分の徳の貯蓄になるのであります。他人を傷つ

けて自己もまた傷を受くるということは、従来最も普通に行われてきておることであります

が、これはただ自他の損害のみならず、社会をも騒がせて、結局は自己の不運もしくは滅亡

を招くのであります〈ただし人心開発のために事実を語るはやむを得ぬことがあります〉。 

Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema (Número 
8.2): Do not destroy evil, but instill sincerity. It is not the practice of supreme 
morality to criticize or attack others openly for the faults or wrongs they have 
committed. If one happens to see or hear of another person's fault or wrong-doing, 
it is the rule for one to examine oneself and try to instill one's own true spirit of 
supreme morality into that person's mind, and so improve society gradually. In this 
fashion, one can keep one's mind peaceful, one's destiny safe and enlighten the 
other's mind without there being any evil effect upon him; and it turns out to be an 
additional contribution, so to speak, to one's accumulation of virtue. The usual 
practice of the world is to give a blow and receive another, which not only damages 
both parties concerned, but also disturbs society, and in the long run invites upon 
oneself misfortune or ruin.(Only one sometimes cannot help disclosing such facts in 
order to enlighten the mind of another). 

 

 

1. Não destrua o mal, mas instile(*) sinceridade (Tratado... vol. 

9) 

Criticar ou agredir abertamente os outros, pelas erros ou 

desonestidades que cometeram, não é prática da moral suprema. Na 

eventualidade de presenciar ou de ouvir sobre as falhas e erros de uma 

pessoa, é a regra primeiro examinar-se a si mesmo, e depois, procurar 

instilar o seu verdadeiro espírito de moral suprema, na mente dessa 

pessoa, e buscar a melhoria gradativa da sociedade. Com isso, a sua 

mente estará em paz, o destino da vida estará no caminho seguro e o 

fato de iluminar a mente de outra pessoa — sem a ferir — é que 

contribuirá para os créditos de suas virtudes. (Obs: ver slide seguinte). 

As práticas usuais no mundo inteiro é atacar os outros e ser retrucado, 

prejudicando ambas as partes e causando transtornos na sociedade 

que, a longo prazo, acabam atraindo para si infortúnios ou decadências. 

(Ressalva: Às vezes é necessário revelar a verdade a fim de iluminar a 

mente de outra pessoa). 

 

(*) Instilar = semear, incutir, transmitir, inocular, aconselhar, insinuar, 

insuflar, orientar, propor, recomendar, sugerir (tradução literal do 

japonês – 移し植える seria “transplantar”) 

 

 

Lembrete do curso: Ilustração para reforçar o slide anterior...  



 
 

2.『廣池千九郎日記』1 冊目 P.85 

（二）右は皆自分の名よ〔誉〕と慾とより起こるものなりと断定してサンゲす。 

悪を見て悪と思うによりて、悪をなす人よりは、こちらがかえって災いにかかる。

心を研《みが》くほど、すぐに人の悪が見ゆる。然《しか》る時に悪をなす人は何

ともなけれど、かえってこれを思う我れの方が病となる。 

2. Diário de Chikuro Hiroike, vol. 1, pág. 85: 

Reconheço que tudo isso (*) foi fruto da ganância e busca de 
notoriedade, e me arrependo. Ao ver o mal e pensar que ele é um 

mal, é muito mais danoso para mim do que para quem praticou 
o mal. Quanto mais aprimoro o meu coração, mais rapidamente reparo 

no mal das outras pessoas. Nessa hora, pode não acontecer nada com 
aquele que praticou o mal, mas, eu que utilizei intensamente maus 

sentimentos, ficarei doente. 

(*) Está se referindo, aqui, ao que ocorreu com Hiroike, no episódio de 1915: A saída forçada 
da seita Tenrikyou. 

 

3. 改訂廣池千九郎語録、心づかいの標準 

p.129: 

他人の僅少なる欠点、短所、悪評を聞き、その真否もたしかめず他人に口外し、ま

3. Citações de Chikuro Hiroike, Referenciais para atitude mental 
Pág. 129:  
Aqueles que carecem de benevolência, quando ouvem os defeitos, 
fraquezas ou a má reputação de outra pessoa, nem verificam a sua 



た自己の心を動かし、その者を遠ざくるなどの心づかいは、一点慈悲心のなき者の

なすことにて、かかる心づかいをなす者は最高道徳の実行の価値なきものなり。 

いかなる者も多少の欠点、短所を有すれど、また長所をも有す。それを直ちに心に

留め、非難攻撃するがごとき心づかいは、全く惻隠《そくいん》の心なき証拠な

り。大いにつつしむべきことなり。 

 

p.150: 

真の親心は、相手方と第三者との心持ちを自分と同様に思いやり、これを天地の公

道に照らして不可なきように進むのであります。 

一切の人間に対して、形の上はとにかくとして、いずれをも心の中には公平に、平

等に、一点の依怙《えこ》なく、それぞれその身分に応じてこれを愛して、できる

だけこれを開発し救済して、安心・平和・幸福の境遇に導くのであります。 

しこうしてこの場合、その相手方の中には我慢強き者あり、我儘《わがまま》者あ

り、鈍感の者あり、愚劣の者ありて、指導の困難予想外の者あるも、あるいは叱り

あるいは撫《な》で、気永く、粘《ねば》り強《づよ》く、赤児を抱くごとくに、

母鳥の雛鳥《ひなどり》を擁するごとくに、羽庇《はぐく》んで開発して進むので

あります。 

 

autenticidade e começam a difundir a notícia ou, pensando no 
próprio interesse, tomam atitudes para afastá-la. Pessoas com 
esse tipo de atitude mental não estão à altura de praticar a moral 

suprema. Todas as pessoas possuem algum tipo de fraqueza ou 
deficiência, mas, possuem também qualidades. Desconsiderando isso, e 
partir imediatamente para o ataque, culpando-a, é prova de total falta de 

piedade e compaixão. É necessário muita moderação e comedimento. 

 
Pág. 150: O verdadeiro sentimento parental (Sentimento/amor dos 

pais) é o de acolher as pessoas (a outra pessoa e os terceiros), com 
empatia e amor, como se fosse com você mesmo, e avançar no 

caminho iluminado pela Lei de Universo.  

Devemos tratar todas as pessoas – senão na aparência, mas ao menos 
no sentimento – com igualdade, equitativamente, sem discriminação, 

sem uma pitada de bajulação, amando as pessoas de acordo com as 
suas posições, e por meio de iluminação e salvação, encaminhá-las 

para o estado de traquilidade, paz e felicidade.  

Mas, dentre essas pessoas há também as que são teimosas, egoístas, 
grosseiras, ou que são insensíveis, apáticas, indiferentes, difíceis de 

orientar. Iluminar as pessoas significa acolhê-las com muito cuidado, 
encaminhando-as para a compreensão da verdade, como a mãe que 

cuida do bebê, ou a mãe pássaro cuidando de seus filhotes, às vezes 
repreendendo e às vezes acariciando, sem nenhuma pressa, 
persistente e pacientemente. 

 
 

 

4. 『モラロジー生涯学習資料』No. 4 

P.74～「相手の心を和らげ、急がず焦らずに対応する」 

4. Coletânea: Estudos de Moralogia No  4 
Pág. 74 em diante: Pacificar o sentimento/coração da pessoa, e lidar com a situação dela 
sem pressa, sem afobação. 



  
 

 

 

5. ニューモラル 心を育てる言葉 366 日、 

P.307見えにくい自分の心 

私たちは、人のことは良く見えても、自分自身のことは意外に見えていない部分があ

るものです。 

自分の心を見つめ直してみましょう。 

人のために良かれと思ってしているようでも、心の中では「自分への評価」を期待し

ていることはないでしょうか。 

人の話を聞いているように見えても、実は自分の心の声にだけ耳を傾けていることは

ないでしょうか。 

人の言うことに黙って従っているように見えても心は冷たく固く沈黙し、相手を拒否

していることはないでしょうか。 

正論を主張しているようでも、心の中では人を責め、知らず知らずのうちに相手を傷

つけていることはないでしょうか。 

その「見えにくい自分の心」を見せてくれるのが、人間関係のトラブルなのかもしれ

366 dias com as palavras da Nova Moral 
Pág. 307, O meu interior (coração) difícil de perceber 
 

Nós reparamos muitas coisas nas pessoas, mas em geral não reparamos no nosso 
próprio interior. 

Vamos examinar bem o nosso interior:  

▪ Quando fazemos algo pensando em beneficiar outras pessoas, não estaríamos 
também – no íntimo – esperando por uma "avaliação positiva" desta atitude?  

▪ Quando parece que estou ouvindo as pessoas, será que não estaria ouvindo apenas a 
voz do meu coração? 

▪ Quando aparento ser uma pessoa dócil, que segue as orientações calmamente, será 
que – no íntimo – não estaria rejeitando as pessoas, fria, dura e silenciosamente?  

▪ Quando aparento estar seguro e afirmando a verdade, será que não estaria – com os 
meus sentimentos – agredindo e ferindo a outra pessoa, sem que eu perceba? 

Um problema de relacionamento humano, talvez seja uma forma de revelar a mim 
mesmo o "meu interior difícil de perceber".  

Deveríamos examinar muito bem o nosso interior e cultivar sentimentos confortantes e 



ません。 

自分の心をしっかりと見つめ、温かい心を育んでいきたいものです。 

 

P.319『傾聴』から生まれる癒しの力 

私たちは、人に話をすることで「自分を受け止めてもらえた」と感じます。 

話すことで、心に溜まった緊張感やストレスを外に出し、自分の気持ちを浄化するこ

とができるのです。 

それは「癒し」や「心の安寧」にもつながるものでしょう。 

「傾聴ボランティア」を続けている人は、「傾聴とは、相手の話を自分の評価や批

判、意見をいっさい挟まずに、心を込めて聞くこと」であると言います。 

「話を聞く」という行為も、意思を主体的に働かせなければできないことです。 

ぼんやりしていたり、聞き流したりするような態度では、人の心は癒せません。 

相手が真摯に聞くからこそ、話す方も話を深めることができるのです。 

「心を込めて話を聞く」ということを、日々、心がけていきたいものです。 

envolventes. 

 
Pág. 319, O poder de cura que nasce da "Escuta" 
Ao conversar com as pessoas percebemos que estamos sendo “aceitos/atendidos”.  

Ao conversar, você pode extravasar a tensão e estresse acumulados em seu coração e 
purificar seus sentimentos. Isso tem relação também com a "cura" e "paz de espírito".  

Os voluntários da “Escuta Solidária” dizem que “A Escuta é ouvir atentamente, com o 
coração, com isenção absoluta de avaliação, crítica ou opinião pessoal”.  

O ato de "escutar" alguém é também algo que depende de sua vontade em fazê-lo.  

Não se pode curar o coração das pessoas com atitudes de desatenção, desinteresse ou 
distração.  

A pessoa que está falando consegue aprofundar-se na narrativa quando percebe que há 
alguém verdadeiramente atento em lhe escutar, de coração. 

Deveríamos ter sempre em mente, todos os dias, "escutar as pessoas, com todo o 
coração". 

6. 三方よしの人間学、P.192 

強く非難せず、真心で導く 

不正や過失を犯した人に対して、どのように接し、どのように導いていけばよいので

しょうか。 

通常、他人の不正や過失を見つけたら、直ちに本人に忠告したり、同じ組織に所属し

ていたら上司や同僚に報告したりするでしょう。 

もしもそれが犯罪行為であるなら、警察に通報することもあり得ます。 

何らかの方法で世間一般に公表してしまう人もいるでしょう。 

そして相手を非難したり、攻撃をして強く反省を促したり、態度を改めさせようとす

るのです。 

しかし、いくら自分に非があるからといって、そんなふうに扱われた人間はどう反応

するでしょうか。 

おそらく深く傷つき、反省するどころか、反発心を抱くこともあるはずです。 

反発されるのは、非難したり、反省させようとしている人間の心が高慢になってい

Antropologia do Sampouyoshi, pág. 192 

Não culpe fortemente, oriente com sinceridade  

Como devemos tratar e orientar a pessoa que cometeu ato falho ou 

desonestidade?  

Se você presenciar um ato falho ou desonestidade de uma pessoa, o normal 

seria avisá-la imediatamente ou relatar o fato à chefia ou aos colegas da 

mesma organização.  

Se for uma infração criminal, pode-se também comunicar a polícia.  

Algumas pessoas poderão também torná-lo público.  

E tentarão culpá-la, atacá-la e incitá-la fortemente a admitir o erro e mudar de 

atitude.  

Mas, por mais que essa pessoa seja a culpada, como será que ela vai reagir se 

for tratada desta forma? 

Ela vai se sentir provavelmente muito magoada, ferida, e em vez de reflexão, 

poderá provocar nela a revolta.  

O motivo dessa revolta está no sentimento de arrogância/vaidade, oculto na 

atitude de quem tenta culpá-la, e que é percebido pela pessoa magoada.  

Quem busca uma solução moral e tenta orientá-la deve – mesmo diante de 



て、それが相手にも雰囲気で伝わってしまうからです。 

道徳的な解決に導くためには、不正や過失を犯した人と相対するときも、まず導こう

とする側が自己反省をします。 

相手が過ちを犯す以前、その人に対して至らない態度をとっていなかったかどうか、

自分を見つめ直すのです。 

そのうえで真心を込めて、相手を傷つけないように配慮しながら、また相手と共感で

きる部分は共感しながら、粘り強く導いていかなければなりません。 

uma pessoa que cometeu ato falho ou desonestidade – em primeiro lugar, 

refletir sobre si mesma.  

Analise o seu passado, antes mesmo dessa pessoa ter cometido o ato falho, e 

procure lembrar, se em algum momento você mesmo não chegou a tomar 

também alguma atitude inapropriada ou insuficiente. (Obs: Ver frase de 

Confúcio, seguinte) 

Depois disso, com sinceridade no coração, procure orientar a pessoa com 

muita paciência, tomando o cuidado de não a ferir, solidarizando-se com ela e 

acolhendo as partes com que há entendimento mútuo. 

 

 


