
163 

56. Moralidade é um ato de sacrifício, sem 
reciprocidade 87  

道徳は犠牲なり相互的にあらず – Doutoku Wa Guisei Nari Sougoteki Ni 

Arazu – Morality is sacrificial, not reciprocal 

[17.dez.2020] 

 

Esta máxima refere-se à natureza da moral, que é essencialmente 

um ato de sacrifício. 

Quando praticamos uma boa ação, em geral temos a expectativa 

de um gesto de gratidão ou de retribuição, por parte da outra 

pessoa. Isso ocorre porque sempre achamos que a reciprocidade 

dos gestos é uma coisa implícita nas pessoas. Por exemplo, ao 

atender a um pedido de orientação ou conselho e – contrariando a 

sua expectativa –  essa pessoa não segue a sua orientação e nem 

sequer lhe dirige uma palavra de agradecimento, em geral vêm à 

cabeça a indignação e o inconformismo, censurando-a 

silenciosamente. Ou então, na hora de presentear alguém, 

preocupamo-nos demasiadamente com o produto ou o preço; e 

ficamos com a sensação de superioridade quando o nosso presente 

é mais caro que o dos outros; ou, quando ganhamos um presente 

mais modesto, ficamos com a sensação interior de insatisfação. 

 
87  Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema 
(Número 8.88):  Morality is sacrificial, not reciprocal. It has been the habit of people 
in general to regard the giving of social or ceremonial presents as a kind of morality. 
They take pride when they give two cakes in return for one and scorn those who give 
them poor or small gifts. It is indeed part of morality to respect other people in such a 
reciprocal manner, but by despising others in that way they make themselves immoral. 
As I have explained in Book One, Chapter Fourteen, in the section on the precedence 

of duty, morality intrinsically consists in making sacrifices by performing one’s duty 
first. One may accept rewards if they come naturally but, if they do not, one should 
practice self-examination because one’s virtue is still insufficient. In everything, if one 
harbours ill-feeling towards others or discusses losses and gains concerning others’ 
behaviour towards oneself, one’s attitude is utterly far from what morality is. 



164 

Na aparência essas gentilezas podem parecer ética e moralmente 

corretas. Mas, enquanto os seus sentimentos – seja de 

superioridade ou de insatisfação – ficarem na dependência da 

atitude dos outros, não se pode dizer ainda que isso seja a 

verdadeira moral. É porque tudo está ainda baseado no 

sentimento egocêntrico. 

A moral é – originalmente – um ato de sacrifício, que não espera 

por nenhuma atitude de retribuição ou de agradecimento. Na 

moral suprema o mais importante é o sentimento de sacrifício, em 

quaisquer circunstâncias. Por exemplo, quando procuramos ser 

gentis com outros, devemos orar pela felicidade plena das pessoas 

e dedicar toda a sinceridade. Quando presenteamos alguém, 

devemos agregar ao presente o sentimento sincero de gratidão às 

bênçãos cotidianas e de plena felicidade a essa pessoa. E quando 

esses gestos forem naturalmente correspondidos devemos aceitá-

los e se não forem correspondidos, não podemos esquecer o 

sentimento de gratidão. Ou seja, jamais censurar as pessoas, 

mesmo que não seja retribuído ou agradecido; devemos sim, 

nesses casos, fazer a autorreflexão  reconhecendo a falta da 

verdadeira sinceridade, de nossa parte. 

Este espírito de sacrifício está baseado na conscientização das 

nossas próprias faltas cometidas despercebidamente e das dívidas 

morais. Para reparar essas faltas e pagar as dividas é que se torna 

importante a nossa atitude em agradecer e retribuir a todos os 

nossos benfeitores. Práticas morais isentas de expectativas de 

retornos – baseadas em sentimentos puros e cristalinos – elevarão 

o nosso caráter resultando numa grande felicidade. 

Este espírito de sacrifício, entretanto, não significa oferecer toda a 

sua vida. Os Grandes Mestres como Sócrates e Cristo sacrificaram 

suas vidas em prol da salvação dos homens porque se defrontaram 

com situações incontornáveis. Na moral suprema utilizamos o 

método em que cada um vive a sua própria vida e ao mesmo 

tempo trabalha em prol da humanidade, ou seja, o método de 

convivência e prosperidade mútua.  

Do Kakuguen, págs. 128~129  


