56. Moralidade é um ato de sacrificio, sem
reciprocidade &

BIRITENS UMERIZH ST - Doutoku Wa Guisei Nari Sougoteki Ni
Arazu — Morality is sacrificial, not reciprocal

[17.dez.2020]

Esta méaxima refere-se a natureza da moral, que é essencialmente
um ato de sacrificio.

Quando praticamos uma boa acao, em geral temos a expectativa
de um gesto de gratidao ou de retribuicdo, por parte da outra
pessoa. Isso ocorre porque sempre achamos que a reciprocidade
dos gestos é uma coisa implicita nas pessoas. Por exemplo, ao
atender a um pedido de orientacdo ou conselho e — contrariando a
Sua expectativa — essa pessoa nao segue a sua orientacao e nem
sequer lhe dirige uma palavra de agradecimento, em geral vém a
cabeca a indignacdo e o inconformismo, censurando-a
silenciosamente. Ou entdo, na hora de presentear alguém,
preocupamo-nos demasiadamente com o produto ou o prego; e
ficamos com a sensacao de superioridade quando o nosso presente
¢ mais caro que o dos outros; ou, quando ganhamos um presente
mais modesto, ficamos com a sensacao interior de insatisfagao.

8 Do Tratado da Ciéncia da Moral, inglés, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema
(Numero 8.88): Morality is sacrificial, not reciprocal. It has been the habit of people
in general to regard the giving of social or ceremonial presents as a kind of morality.
They take pride when they give two cakes in return for one and scorn those who give
them poor or small gifts. It is indeed part of morality to respect other people in such a
reciprocal manner, but by despising others in that way they make themselves immoral.
As | have explained in Book One, Chapter Fourteen, in the section on the precedence
of duty, morality intrinsically consists in making sacrifices by performing one’s duty
first. One may accept rewards if they come naturally but, if they do not, one should
practice self-examination because one’s virtue is still insufficient. In everything, if one
harbours ill-feeling towards others or discusses losses and gains concerning others’
behaviour towards oneself, one’s attitude is utterly far from what morality is.

163




Na aparéncia essas gentilezas podem parecer ética e moralmente
corretas. Mas, enquanto os seus sentimentos - seja de
superioridade ou de insatisfacao - ficarem na dependéncia da
atitude dos outros, ndo se pode dizer ainda que isso seja a
verdadeira moral. E porque tudo estd ainda baseado no
sentimento egocéntrico.

A moral é - originalmente — um ato de sacrificio, que néo espera
por nenhuma atitude de retribuichio ou de agradecimento. Na
moral suprema o mais importante é o sentimento de sacrificio, em
quaisquer circunstancias. Por exemplo, quando procuramos ser
gentis com outros, devemos orar pela felicidade plena das pessoas
e dedicar toda a sinceridade. Quando presenteamos alguém,
devemos agregar ao presente o sentimento sincero de gratidao as
béncaos cotidianas e de plena felicidade a essa pessoa. E quando
esses gestos forem naturalmente correspondidos devemos aceita-
los e se nao forem correspondidos, nao podemos esquecer o
sentimento de gratiddo. Ou seja, jamais censurar as pessoas,
mesmo que nao seja retribuido ou agradecido; devemos sim,
nesses casos, fazer a autorreflexdo reconhecendo a falta da
verdadeira sinceridade, de nossa parte.

Este espirito de sacrificio estd baseado na conscientizagdo das
nossas proprias faltas cometidas despercebidamente e das dividas
morais. Para reparar essas faltas e pagar as dividas é que se torna
importante a nossa atitude em agradecer e retribuir a todos os
nossos benfeitores. Préaticas morais isentas de expectativas de
retornos — baseadas em sentimentos puros e cristalinos — elevarao
0 nosso caréater resultando numa grande felicidade.

Este espirito de sacrificio, entretanto, nao significa oferecer toda a
sua vida. Os Grandes Mestres como Sécrates e Cristo sacrificaram
suas vidas em prol da salvacdo dos homens porque se defrontaram
com situacbes incontorndveis. Na moral suprema utilizamos o
método em que cada um vive a sua prépria vida e ao mesmo
tempo trabalha em prol da humanidade, ou seja, o método de
convivéncia e prosperidade mutua.

Do Kakuguen, pags. 128~129

164



