
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 13, 27-jun-2022 

 

 
 

  



– 2 – 

   

  

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 
2002 

a) Tratado da Ciência da Moral, de 
Chikuro Hiroike, 1ª edição em japo-
nês, 1926 

 



– 3 – 

Obs.: Máximas que se complementam... 
 

04. 我これを為すにあらずただこれに服するのみ 

 

62. 天命に従い、しこうして曲《つぶさ》に人事を尽くす 

 

 

14. 深く天道を信じて安心し立命す 

 

15. 現象の理を悟りて無我となる 

 

13. 自ら運命の責めを負うて感謝す 

04. Eu não sou o agente dos fatos; eu simplesmente obe-

deço  (18-abr-2022) 

 

62. Sujeitar-se à Vontade de Deus e dar o melhor de si 

(16-mai-2022) 

 

14. Confiar profundamente na Providência Divina e con-

quistar paz espiritual e convicção interior absoluta (06-jun-

2022) 

 

15. Despertar para a verdade dos fenômenos e alcançar o 

completo desapego (06-dez-2021) 

 

13. Demonstre a gratidão assumindo a responsabilidade 

pelo destino da vida  (04-jul-2022) 

 

 

1．新版『道徳科学の論文』第 9 冊、P. 286:  

（三） 自己の運命の成立せる原因を悟り、しこうしてその運命改造の責

任を自己に負うて感謝生活をするということは、人間生活の根本原因を自

覚したものというべきであります。故にこの自覚は最高道徳実行の根本原

理を成すものであります〈第一巻第三章・第四章及び第十四章第七項参

照〉。 

 

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 em japonês (em inglês: 

Vol. 3) – (Redação original de 1926) Pág. 286:  

 

Se o homem desperta para as causas que constituem seu próprio des-
tino, assume a responsabilidade pela correção de seu rumo e leva uma 
vida de gratidão, pode-se dizer que ele está consciente (atento, des-

perto) da causa fundamental da vida humana. Esta consciência é o prin-
cípio fundamental para a prática da moralidade suprema. (Ver Tomo I, 

Capítulos 3, 4 e 14, subitem VII). 

 



– 4 – 

 

注意・論文にはこの格言の説明後、以下の文面がありますので紹介

します。 

 以上（一）・（二）・（三）(1) の最高道徳の三項目が真に理解され体得されね

ば、最高道徳の真の実行は出来ませぬ。もしその実行が出来ねば、真に救済されて

その終わりを全うするには遺憾なことがあります。しかしながら、かくのごとき真

理は単に知識として知るだけにても相当の効果はありますから、篤志《とくし》の

御方は大いに御研究あられんことを願いあげます。 

 

(1)（一）14. 深く天道を信じて安心し立命す、（二）15. 現象の理を悟りて無我となる、

（三）13. 自ら運命の責めを負うて感謝す。 

 

3. Show gratitude, bearing responsibility for one’s destiny. If a man 

awakes to the causes that constitute his own destiny, sets himself responsible 

for its improvement, and leads a life of gratitude, then he can be said to be 

awakened to the fundamental cause of human life. This awakening consti-

tutes the fundamental principle for the practice of supreme morality. (See 

Book One, Chapters 3, 4 and 14. VII). (Do Tratado da Ciência da Moral, 

inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema, Número 2.3) 
 

No one can claim to be practising supreme morality without a true understanding 

and realization of the foregoing three items of supreme morality in this chapter. 

Unless one can practice them, it will be difficult for oneself to obtain true salva-

tion and to perfect one's life. Even mere knowledge of such truth, however, can 

bring about certain effects, so that those who are truly interested are cordially 

invited to study further. 

 

 

Texto importante que consta no “Tratado...”, de 1926, logo após 
a explicação desta máxima 13: 

Ninguém pode alegar que está praticando a moral suprema sem uma 
verdadeira compreensão e a prática das três máximas acima 

deste capítulo (Nota da tradução: Aqui esse texto está se referindo às 
máximas 14, 15 e 13 que no original de 1926 estão na ordem 1, 2 e 
3(1)  ). Sem essas práticas será difícil conseguir a verdadeira salvação e 

aperfeiçoar a própria vida. Porém, mesmo o mero conhecimento desta 
verdade pode trazer certos efeitos, de modo que aqueles verdadeira-

mente interessados estão cordialmente convidados a estudar mais. 

 

(1)  (1) Máxima 14: Confiar profundamente na Providência Divina e conquistar 

paz espiritual e convicção interior absoluta (objeto da reunião do dia 06-jun-2022);  

(2) Máxima 15: Despertar para a verdade dos fenômenos e alcançar o completo 
desapego (objeto da reunião do dia 06-dez-2021);  

(3) Máxima 13: Demonstre a gratidão assumindo a responsabilidade pelo des-
tino da vida  (objeto da reunião do dia 27-jun-2022). 

 

1a. 格言 １３ 自ら運命の責めを負うて感謝す 

 この格言は、どのような困難に直面しても、人生を主体的、積極的に生

きていくための心の姿勢を述べたものです。 

1a. Máxima 13. Demonstre a gratidão assumindo a respon-

sabilidade pelo destino da vida (Texto de 1984) 

Esta máxima refere-se à atitude mental necessária para viver de forma 
proativa, mesmo diante de quaisquer dificuldades. 



– 5 – 

 私たちは、人生を送るうえでいろいろな問題に遭遇《そうぐう》しま

す。その問題には、無意識のうちに招いたものもあり、あるいは直接自分

の責任でないものもあります。いずれにしても、私たちは時間をさかのぼっ

て人生をやり直すことはできません。また、他の人に自分の境遇を代わっ

てもらうこともできないのです。したがって、自分自身が問題を主体的に

受けとめ、その改善に努力するほかありません。 

 私たちはみな、気候や風土などの自然的環境をはじめ、種々の社会的、

文化的環境の影響を受けながら生活しています。また、それぞれに親、祖

先をもち、肉体的にも精神的にも、遺伝や家庭環境などのさまざまな影響

を受けています。さらに、生まれてから今日まで、それぞれ異なった心づ

かいと行ないを積み重ねてきています。このように、多くの外的および内

的要因が総合的に影響し合って、一人ひとりの運命や境遇は形づくられて

いるのです。 

 そこで私たちは、まず自己を成り立たせている要因を深く認識して、自

己を取りまく環境の改善に努力することが大切です。それが私たちの生存

と発達を保障するのです。環境を改善していくためには、結局、それに取

り組む私たち一人ひとりの道徳的責任の自覚と道徳心の向上が、欠くこと

のできない要件になります。 

 また、同じような環境にあっても、人によってその受けとめ方は異なり

ます。たとえば恵《めぐ》まれた環境にあっても、不平不満の心でむなし

い人生を送っている人もいます。他方、逆境にあっても、感謝の心をもっ

て力強く生きぬき、意義ある人生を送っている人もいます。そこで、私た

ちが真の安心、平和、幸福を得るためには、つねにその心づかいと行ない

をみずからの責任で改善していくことが根本になります。 

 たとえ人生の途上《とじょう》で思いがけない困難や不運に遭遇した場

合でも、決して自暴自棄《じぼうじき》に陥《おちい》ることなく、それ

Durante a vida encontramos diversos tipos de problemas. Há, dentre eles, os que 

atraímos inconscientemente e os que não são de nossa responsabilidade direta. De 

qualquer forma, não há como voltar no tempo e corrigir a vida. Não podemos também 

trocar a nossa situação com a de outras pessoas. Por isso, não há outro meio a não 

ser aceitar proativamente o problema e esforçar-se para o melhoramento da 

situação. 

Todos nós vivemos sob as influências mútuas e globais do meio ambiente natural 

como o clima e a geografia regional e do ambiente social e cultural. E também, cada 

um recebeu dos respectivos pais e ancestrais, diversas influências – físicas, espirituais, 

genéticas e dos sucessivos ambientes familiares. Além disso, desde o dia do nosso 

nascimento até os dias de hoje, viemos praticando e acumulando diferentes atitudes 

mentais (sentimentos e pensamentos) e condutas. E assim, inúmeros fatores – internos 

e externos – atuaram globalmente para constituir a situação particular da vida de hoje, 

ou seja, o destino da vida de cada um. 

Para isso precisamos, em primeiro lugar, ter a firme consciência dos fatores que 

atuaram na construção da nossa vida, e nos esforçar para o melhoramento do 

ambiente do entorno de cada um. É isso que vai assegurar a nossa sobrevivência e o 

desenvolvimento. E para melhorar o ambiente, a condição imprescindível é a 

conscientização da responsabilidade moral e a elevação da moralidade de cada um. 

Além disso, dada uma mesma situação, cada pessoa tem formas diferentes de 

interpretá-la. Há, por exemplo, pessoas que desfrutam uma situação privilegiada, mas 

levam uma vida vazia, com queixas e insatisfações. E há também pessoas que, mesmo 

com os problemas na vida, vivem com sentimento de gratidão e desfrutam de uma 

vida significativa. Por isso, para alcançarmos a plena paz, tranquilidade e felicidade, é 

fundamental assumirmos a responsabilidade direta pela melhoria da nossa atitude 

mental e conduta. 

Mesmo que encontremos dificuldades ou infortúnios inesperados, não devemos jamais 

cair no desespero; ao contrário, devemos aceitá-los com sentimento de gratidão por 

termos merecido uma boa oportunidade para redirecionar o destino da vida. É com 

esta conscientização que devemos assumir para si a responsabilidade final, analisar 

firmemente a situação e transformar os rumos do destino da vida. 

Dependendo do ponto de vista pode-se afirmar que a vida de Chikuro Hiroike foi uma 

sucessão de lutas árduas. Se a primeira metade da vida dele foi uma luta para alcançar 

o sucesso, pode-se dizer que a metade final foi a da luta dedicada à salvação humana. 

O fato que provocou essa mudança na vida foi a grave doença de 1912. O diário de 

Hiroike descreve o estado de espírito dele, da seguinte forma:  



– 6 – 

を自己の運命を立てかえる良い機会であると感謝の心で受けとめるので

す。この自覚に立って状況を直視し、その究極の責任を自分自身に引き受

けて、運命を開拓していくのです。 

 広池千九郎の人生は、ある面から見ると苦闘《くとう》の連続であった

といえます。前半生を立身出世《りっしんしゅっせ》のための苦闘だとす

れば、後半生はひたむきな人心救済のための苦闘といえます。その人生の

転換となった出来事は、大正元年の大患《たいかん》です。千九郎は、そ

のときの心境を「日誌」に次のように記《しる》しています。 

 「各方面よりの厚意《こうい》深く神様に謝《しゃ》す。これにつき

て思う。予《よ》、名家《めいか》の後を承《う》け、これを再興せん

と欲して、奮闘《ふんとう》多年、遂《つい》に今日いささか内外の学

界に名を知らる。しかし、これがために身体は遂にいかんともすべから

ざるに至る。これ･･････自《みずか》ら造るところなり。予、名を得ん

と欲す、ゆえに名を得たり。身を捨つ、ゆえに今まさに身を失わんと

す、誰をか恨《うら》まん。自然の法則、神の摂理《せつり》、ただ感

謝の外《ほか》なし」 

 このように、自己の運命を深く自覚し、その改善の責任を自分に負い、

感謝の心をもって生きていくことが最高道徳実行の根本です。何事も神が

与えてくれた恩寵的《おんちょうてき》試練《しれん》として感謝の心で

受けとめるとき、おのずから英知と勇気が湧《わ》き出てきて、私たちは

自己の人生と環境の改善に向かうことができるのです。その結果、ますま

す品性は高まり、安心、平和、幸福が実現されています。 

Agradeço a Deus – profundamente – pelos gestos de boa vontade vindos de toda 

a parte. Quanto a tudo isso eu pensei o seguinte. Ao suceder o nome da família, e 

no afã de notabilizá-lo, lutei arduamente por vários anos; e com isso, hoje consegui 

razoável reconhecimento na comunidade científica, seja no Japão seja no exterior. 

Mas, por causa disso, não há mais o que fazer do estado do meu corpo. Tudo isso 

... foi obra minha..., eu é que provoquei. Eu queria o sucesso, então consegui o 

sucesso. Eu abandonei o meu corpo, e então, agora estou prestes a perder o meu 

corpo. Não tenho que odiar ninguém. É a lei da natureza, a lei de Deus, só tenho 

que agradecer a tudo isso. 

Assim, a base das práticas da moral suprema é a consciência profunda sobre o seu 

próprio destino na vida, assumindo a responsabilidade pelo seu melhoramento e viver 

com o sentimento de gratidão. Quando aceitarmos com verdadeira gratidão tudo 

que Deus nos proporciona – como provação divina –, a sabedoria e coragem surgirão 

naturalmente e podemos seguir o caminho rumo ao melhoramento da vida e do 

ambiente. E como resultado disso o caráter se elevará cada vez mais alcançando a 

plena tranquilidade, paz e felicidade. 

Do Kakuguen, págs. 38~40 

 

 

1b. 『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し

合いを進めてください。 

1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima 13  

1. [Aceitar proativamente o problema] Como você agora interpreta 
as dificuldades e infortúnios que encontrou pela vida? Tente conversar 
sobre este tema. 



– 7 – 

1. 【積極的に受け止める】ご自身のこれまでの人生の中で遭遇した困

難や不運を、今、どのように受け止めていますか。お話しできる範囲

で、話してみましょう。 

2. 【感謝の真の意味】「自ら運命の責めを負うて感謝す」には、『格

言』の中で、唯一「感謝」の語が使われています。私たちが普段使って

いる感謝と、最高道徳の感謝の意味はどう異なるのか、話し合ってみま

しょう。 

 

2. [Verdadeiro significado de gratidão] Esta máxima “Demonstre a 
gratidão assumindo a responsabilidade pelo destino da vida” é a única 
que contém, no título, a palavra “gratidão”. Procurem conversar sobre o 

significado da palavra gratidão que costumamos usar no dia a dia, e a 
diferença com a “gratidão” da moral suprema. 

2. 改訂『廣池千九郎語録』 

P. 200・開運の方法 

およそ人間の困難に、（１）道程の困難と、（２）末路の困難とあ

り。同じ震災、火災に家を失いし者の中にも、運命すでに窮《きわ

ま》りてここに至れるものは、人心萎縮して最高道徳などを聴く余

裕なく、ただ狼狽と前途の思案とに心を労するのみにて、再起の見

込み竭《つ》く。しかるに道程の困難としてこの災難に遭遇せる人

は、自然に最高道徳聴講の好機会を得、かつその道徳的講話がその

心に納まりて、まずその心が神に救済せられ、更に捲土重来《けん

どちょうらい》の好運を発揮するに至るべし。『資料集』。 

2. Citações de Chikuro Hiroike  

Pág. 200: O destino na vida   

A adversidade que o ser humano enfrenta na vida pode ser de 2 tipos: 
(1) adversidade da jornada (da caminhada, do processo) e (2) ad-

versidade terminal (no final). Num mesmo desastre natural, como 
terremoto ou incêndio em que todos perderam as casas, há aqueles 
que estão no limite do destino na vida, sem nenhuma reserva 

mental para ouvir as palavras da moral suprema, e ficam apenas aflitos 
e preocupados com o passo seguinte, esgotando qualquer perspectiva 

de recuperação. Mas há também os que estão passando pela adversi-
dade da jornada: Estes, encontram de forma natural uma oportunidade 
de ouvir as palavras da moral suprema, conseguem assimilar no coração 

os ensinamentos, seus sentimentos se alinham com Deus, e conquistam 
a oportunidade para a recuperação. (Fonte: Coletâneas de Hiroike). 

 

3. 『ニューモラル 心を育てる言葉 366 日』 

P. 118・私たちは、何か苦しいことがあると、その原因を他の人や自分

の境遇に求めて、心の中で「あの人のせいで、自分が苦労しなければなら

ない」「境遇が悪いせいで、自分はつらい思いをしなければならない」

と、ひそかにつぶやくことがあります。こうした思いを放置しておくと、

私たちの心は「○○のせい」をいくらでも見つけ出していきます。見つけ

3. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral”  

Pág. 118: Quando estamos passando por dificuldades temos a tendên-

cia de buscar um culpado, seja alguma pessoa, seja alguma situação ou 

circunstância. E ficamos pensando silenciosamente: “... por causa da-
quela pessoa tenho que passar por isso...”; “... por causa dessa situação 
ruim, o problema sobra para mim...”. Se prosseguirmos com esse raci-

ocínio acabaremos descobrindo muito mais “culpados”. Quanto mais en-
contramos os culpados, mais pesado e sombrio ficará o seu coração. Que 



– 8 – 

れば見つけるほど心は暗くなり、重くなります。ここで、発想を変えてみ

てはいかがでしょうか。「○○のせい」を「○○のおかげ」と。すると、

後に続く言葉が変わります。「あの人のおかげで、自分を鍛えてもらえる

んだ」「この境遇のおかげで、努力する人間になれるんだ」と。感謝の心

を忘れず、苦労や苦難をも「おかげさま」の発想で受けとめることができ

れば、心は豊かになり、人生はよい方向へと導かれていくことでしょう。 

 

 

 

tal mudarmos um pouco o raciocínio? Trocando o “...por causa de Fu-
lano...” por “...graças ao Fulano...”. Com isso as palavras que se seguem 
também mudam. “Graças ao Fulano eu estou evoluindo....”; “Graças a 

esta situação, estou podendo me esforçar mais....”. Se você conseguir 
mudar o raciocínio agregando sentimento de gratidão à sua situação, e 

encarando os sofrimentos e dificuldades com a palavra “graças a Fu-
lano...” o seu coração vai prosperar e sua vida seguirá a direção mais 
positiva. 

4．松浦勝次郎著『真に意味ある生きる道』モラロジー研究所 

P.128～『最高道徳実行の根本原理』の第 3 ― 自ら運命の責めを負うて

感謝す 

 

「最高道徳実行の根本原理」の第三は、「自ら運命の責めを負うて感謝す」(『論文』⑨二

八六ぺージ)です。『論文』の第二巻で、この格言について、「自己の運命の成立せる原因を

悟り、しこうしてその運命改造の責任を自己に負うて感謝生活をするということは、人間生活

の根本原因を自覚したものというべきであります」(同)と説明されています。 

いかなることにも原因があります。形となって現れるすべての事象には、限りなく多くの

大小の原因がかかわっていますから、同じ出来事についても何を原因と考えるかは、人により

場合により大いに異なります。何を原因と考えるかが、その人の考え方と行動を決め、その後

の運命に大きな影響を与えますから、たいへん重要です。しかし日常生活の中で、私たちは枝

葉のことにとらわれていて、起こったことの最も重大な原因にも、与えられた結果の本当の意

味にも気づいていないものです。 

人にはそれぞれに、それぞれの運命があります。人生の中で出遭うこと、自分の身に起こ

ることはすべて自己の運命の一部であるとともに、運命の全体が原因となってそのときに現出

した結果でもあるのです。したがって、人生上のいかなる問題についても、それをみずから適

正に受けとめ、判断し、対処する上で、「自己の運命の成立せる原因」を正しく自覚すること

が、最も重要な基礎となります。 

4.  Livro “Jornada verdadeiramente significativa”, de Sho-

jiro Matsuura 

 

Tradução parcial, Essência da mensagem da Pág.128: 

Hiroike, no seu “Tratado....” quando se refere a máxima no 13 (Demonstre a 

gratidão assumindo a responsabilidade pelo destino da vida) diz: “Se o homem 

desperta para as causas que constituem seu próprio destino, assume a respon-

sabilidade pela correção de seu rumo e leva uma vida de gratidão, pode-se dizer 

que ele está atento (consciente, desperto) para a causa fundamental da vida 

humana”. 

Tudo tem sua causa. Cada evento que se manifesta de alguma forma tem um 

número infinito de causas – grandes e pequenas – e por isso, para um mesmo 

evento as causas podem variar muito, de pessoa para pessoa. Aquilo que você 

acha que deve ser a causa é muito importante, pois, determina o pensamento 

e o comportamento subsequente definindo o destino da vida dessa pessoa. Mas 

na vida cotidiana, estamos apegados aos pequenos detalhes não percebendo a 

causa mais significativa do evento e o verdadeiro significado das suas conse-

quências. 

Cada pessoa tem o seu próprio destino de vida. Tudo o que você encontra na 

vida e o que acontece com você, é parte de seu destino, e esse destino é tam-

bém a causa dos resultados que se manifestam. Portanto, a correta conscienti-

zação das “causas que geram o seu próprio destino” é fundamental para lidar 

adequadamente com os problemas que surgem na vida. 



– 9 – 

実際に出遭うこと、起こることは、そのときの自分にとって都合のよいこと、気に入るこ

とばかりではありません。むしろ、思うようにはならないこと、満足できないことのほうが多

いかもしれません。しかし、出遭っていること、起こっていることのすべてと、その原因のす

べてによって、自分の運命は成り立っています。その運命成立の最も重大な根本の原因は、万

物を生み出し、養い、生かす大宇宙、大自然の根本の作用であり、その働きを実際に人類社会

の中で実現してきた恩人の系列による道徳的努力の累積です。その基盤の上に、自分が誕生し

て後の精神作用と行為のすべてが加わって、今の自分の運命が成り立っています。 

運命の大部分は与えられたものですが、それをどのように受けとめ、どのように運び、生

かし、意味づけるかは、すべて一人ひとりがみずからの責任で選んでいることなのです。『論

文』第二巻「最高道徳の大綱」の百三十六項の格言の中で、「感謝」の語が使われているの

は、「最高道徳実行の根本原理」の第三である「自ら運命の責めを負うて感謝す」だけです。

それは、感謝にも道徳的な違いがあり、最高道徳の感謝の真の意味がこの格言によって表現さ

れていることを意味します。 

自分の運命は、自分が好ましく思えることだけで成り立っているのではなく、不幸・苦難

と思えることも運命の一部です。真の感謝は、神の慈悲に信頼して、出遭うことや与えられる

ものごとのすべてを、自分を養い生かし、真の人間に育て上げるために恵まれたものとして喜

び、感謝する心づかいです。その心づかいが「運命改造の責任を自己に負うて感謝生活をす

る」こととなり、「人間生活の根本原因を自覚」することになります。 

人間として生きて生活していることは、限りなく多くの条件に一つも欠けることなく恵ま

れてできていることで、しかもそれらの条件の大部分は自分の力を超えていて、気づいてさえ

いないことですから、事実を知れば知るほど、常に薄水を踏むようなたいへん危うい状況にあ

ることが分かります。それは目隠しをして綱渡りをしているようなもので、それが実現できて

いるのは、宇宙自然の万物を生み出し、養い、育て、生かす障大な慈悲の働きと、その働きを

助ける多くの恩人たちによるさまざまな行き届いた恩恵によるものです。それはまさに、文字

通り限りなく「有り難く」尊い恩恵であるのです。それに気づいていても、いなくても、私た

ちは誰もが常に無私の慈悲に恵まれ、大切に守られ、育てられています。しかし、私たちは普

段、自己本位の狭い欲にとらわれた標準でものごとを見ていて、自分の欲を標準として足りな

いと思えることにのみに心が奪われ、純粋無私の慈悲からの偉大な恩恵を素直に受けとめて喜

び、感謝することができていません。 

廣池千九郎博士の教えと事跡から、私たちは神・聖人の慈悲を正しく理解し、実感して、

その偉大な働きにつながって生きる精神と方法を学ぶことができます。また、その精神を継承

Os eventos que ocorrem conosco, na prática, nem sempre são fatos convenien-

tes ou agradáveis, naquele momento. É provável que as situações insatisfató-

rias ou desconfortáveis sejam muito mais frequentes. Porém, é fato também 

que os eventos que você está encontrando, e os fatos que estão acon-

tecendo com você são as causas que estão construindo o seu destino. 
(...) 

A maior parte do destino da vida é um legado (evento/fato que lhe foi atribuído; 

que caiu no seu colo etc.), mas, cabe a cada indivíduo escolher a forma de lidar 

com a situação e conduzir a sua vida buscando um significado para o fato. (...) 

(...) 

 

O destino da vida não inclui apenas os eventos e fatos agradáveis; as dificulda-

des, infelicidades e sofrimentos também fazem parte do destino. A verdadeira 

gratidão surge da sua fé/confiança na benevolência de Deus, em saber acolher 

a situação que lhe foi destinada, com o sentimento de agradecer a oportunidade 

surgida para o seu crescimento e desenvolvimento, como verdadeiro ser hu-

mano. É esse sentimento que gera a energia para “assumir a responsabilidade 

pela correção de seu rumo e levar uma vida de gratidão” e se “conscientizar 

para a causa fundamental da vida humana”. 

 

 

 

(...) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Chikuro Hiroike vivenciou a maior crise de sua vida quando foi mal interpretado 

e perseguido, e em meio a essa situação, assimilou e praticou o espírito de 

“benevolência e autorreflexão” – com alegria no coração, gratidão, respeito e 

consideração às pessoas e cada vez mais sinceridade – dedicando-se cada vez 



– 10 – 

し、実現する諸恩人の慈悲をまっすぐに受けとめ、感謝・報恩の生き方をめざすことによっ

て、神の慈悲への信頼、確信を深めることができます。 

廣池博士は「大善意をもって」(『論文』⑨一〇三ぺージ)真心を尽くした人たちに誤解さ

れ、迫害を受けることになった生涯最大の苦難の中で、まったく「慈悲寛大自己反省」の精神

によって、いっそう喜び、感謝し、相手に尊敬を払い、ますます至誠心を発揮して、自己の使

命であるモラロジーの建設に向かって「いよいよもっぱら」(『論文』①序文九五ぺージ)その

研究に専念されたのです。 

実際には、一般に幸福の条件とされていることに十分に満たされている人たちよりも、む

しろ満たされていないと思える人のほうが、感謝の真の意味を知っていて、今を喜び、今に満

足しています。人間は、幸せだから感謝するというよりも、感謝するから幸せなのです。誰も

が、どのようなときにも、すべてを苦しみ、すべてに不満を持って不幸になることも、あるい

は、すべてを喜び、すべてに感謝して幸せに生きることもできるのです。 

 

mais na sua missão de pesquisar e construir a moralogia. (“Tratado da ....” vol. 

9, pág. 103 e vol. 1, pág. 95).  

Na prática, as pessoas que acham que estão em situações de uma vida menos 

feliz são as que mais poderiam conhecer o verdadeiro significado da gratidão, 

sentirem a satisfação e a alegria com a vida – muito mais que as pessoas que 

estão em situação de felicidade. Em vez da felicidade criar a gratidão, é 

muito mais o sentimento de gratidão que cria o estado de felicidade de 

uma pessoa. Qualquer pessoa pode – em todos os momentos – optar por so-

frer com tudo e viver insatisfeito com tudo, ou de alegrar-se com tudo, ser grato 

por tudo e viver feliz. 

5．井出元著『廣池千九郎の遺志』モラロジー研究所  

P.253～「事跡をもって『論文』を読む」 

 

ここで『論文』第二巻第二章「最高道徳実行の根本原理」として示され

た「自ら運命の責めを負うて感謝す」という格言を例に、「経をもって経

を説く」(1)という学び方を考えてみましよう。 

前節では「最高道徳の格言」を取り上げました。その際、格言の学習だ

けでも最高道徳は理解できるものの、現状を鑑みて科学的な証明が必要と

なり、第一巻の研究が必要となったことを述べています(本書二四三〜二四

四ぺージ)。格言一自ら運命の……」の解説文には、『論文』第一巻、第三

章、第四章、および第十四章第七項を参照するようにという指示を記して

います(『論文』⑨二八六ぺージ)。 

そこでまず、『論文』第一巻、第三章「人類階級の先天的原因」を読む

5. Livro “O ideal(aspiração) de Chikuro Hiroike”, de Ha-

jime Ide 

Pág. 253: Leia o “Tratado....” conhecendo a trajetória de Hi-

roike 

Tomemos como exemplo, a máxima no 13 para pensar um pouco sobre o 

pensamento chinês “経をもって経を説く” (1) (Lê-se: Kei O Motte Kei O Toku). 

(máxima 13: Demonstre a gratidão assumindo a responsabilidade pelo des-
tino da vida). 

No capítulo anterior falamos sobre as “máximas” da moral suprema e co-

mentou-se que estudando apenas as “máximas”, já é possível compreender 
a moral suprema, mas, Hiroike sentiu a necessidade de apresentá-las, no 
“Tratado da ....”,  após uma abordagem científica da moral. É por isso que 

no texto da “máxima 13” — por exemplo — há indicações para que se leiam 
os capítulos 3, 4, e 14-subitem VII do Tomo I. 

Assim, no “Tratado...”, ao lermos o Capítulo 3 de título “As causas con-

gênitas da vida do homem” entenderemos os diversos fatores que influen-
ciam na formação do destino da vida do homem e a necessidade de aceitar, 
ou seja, de sujeitar-se ao próprio destino e as circunstâncias que lhes foi 

legado. A seguir, lendo o Capítulo 4 de título “As causas adquiridas (pós-



– 11 – 

ことによって、運命成立の先天的原因を知り、自分自身の運命や境遇を受

け入れることの必要性を理解します。次に、第四章「人類階級の後天的原

因」を読むことで、最高道徳の実践によって運命や境遇を改善できる可能

性があることを知ることができます。さらに、第十四章第七項「最高道徳

実行の基礎的原理」の第三節「自己の運命の成立せる原因を自覚し併せて

その運命の全責任を自己一人にて負うことをもって最高道徳の実行的原理

となす」を精読すると、改めて「運命の責めを負う」という言葉が「人間

生活の根本原因を自覚」することであるという意味を納得できるでしよう

(『論文』⑨二八六ぺージ)。 

ここで『日記』をひもときます。『日記』の記事は、廣池の人間形成の

過程を赤裸々に示すものであり、通読することによって、いわゆる「道徳

的事跡」を如実に知ることができるのです。 

例えば「予の一生は苦をもって始まり、苦をもって了る有様なり。しか

し、ここが即ち立命の要点なり」(大正元年十月十三日、『日記』①九六〜

九七べージ)という記事の前後には、病床に伏さなければならない境遇をい

かに受け容れるかという精神的な葛藤が示されています。さらに読み進め

ていくと、次のような記事が目に留まります。死生みな神意なり、因縁な

り、自療にて死するも因縁、医にかかるも因縁、薬をのみて死するも因

縁、のまずして死するも因縁なりと確信す。(大正元年十一月二十六日、

『日記』①一四一ぺージ)。 

みずからの運命(因縁)を自覚したうえで吐露された言葉です。そして

『日記』大正元年十二月六日の条では、「静臥し専ら天命を俟つ」という

短い文章に出会います。いわゆる「大正元年の大患」の記事です。この十

文字は、廣池の人生にとって非常に大切な意味を持っているのですが、

『日記』からは十分に読み取ることができません。そこで「回顧録」第三

nascimento) da vida do homem”, podemos aprender que as práticas da mo-
ral suprema podem melhorar esse destino e as circunstâncias. E, em se-
guida, quando lemos o item VII, subitem 3 do Capítulo 14 de título “O 

princípio para a prática da moralidade suprema é a plena consciência das 
causas do próprio destino, assumindo para si, toda a responsabilidade”, 
você será capaz de compreender que a palavra da máxima “assumir a res-

ponsabilidade pelo destino” significa estar consciente (atento, desperto) 
para a causa fundamental da vida humana (“Tratado....” vol. 9, pág. 286). 

Agora vejamos o “Diário de Hiroike”. Os textos do “Diário...” revelam o 

processo de formação humana de Hiroike, de forma transparente, e a sua 
leitura permite conhecer o passo a passo da sua trajetória e evolução moral. 

Por exemplo, no dia 13-out-1918 consta a seguinte anotação dele: “A minha 

vida começa com sofrimento e termina com sofrimento. Porém, este é o 
ponto essencial da fé e da estabilidade mental” (vol. 1, pág. 96-97). Ocorre 
que é necessário verificar o contexto em que essa frase foi escrita. Antes e 

depois dessa anotação constata-se o conflito interior de Hiroike frente as 
circunstâncias da vida dele, destinada a permanecer acamado no leito do 
hospital. À medida que se avança na leitura do “Diário...”, constata-se as 

seguintes anotações dele: “Vida ou morte, é manifestação da vontade di-
vina; é a lei da causa e efeito (causalidade); morte por autotratamento é 
causalidade; ser atendido por médico é causalidade; tomando ou não os 

remédios e depois morrer, também é causalidade. Tive a convicção disso. 
(“Diário de...”, 26-nov-1912, vol. 1, pág. 141). 

São palavras de Hiroike, registradas após a conscientização de seu pró-

prio destino (lei da causalidade). E então, no dia 6-dez-1913, há esta 
breve anotação: “Silenciosamente espero apenas o destino dos céus”. 

Esse é o episódio que conhecemos como “a grave doença de 1912”. Essa 
breve anotação de poucas palavras tem um significado muito importante 
na vida de Hiroike, mas no “Diário de ...” não se consegue perceber a 

sua importância. É somente a leitura combinada de “Memórias de...” (*) 
e da “Resenha ...” (**) que permitirá compreender o importante significado 

dessa crise, na vida posterior de Hiroike. 

(*) “Memórias de Chikuro Hiroike”, Cap. 3: A grave doença de 1912 e a ressurreição 

(páginas 23-35);  

(**) “Resenha biográfica de Chikuro Hiroike”, Cap. 17, pág. 105: A grave doença de 

1912 e a construção da Nova Ciência, Moralogia.  



– 12 – 

章「大患ついに襲来して、真に更生の境地に到達す」(二三〜三五ぺージ〉

および「経歴」第十七章「博士の大患と新科学モラロジーの建設」を読む

ことによって、その重大な意味を知ることができるのです。 

『日記』には、みずからの病を神の恩寵的な試練として受け容れようと

修養する姿が如実に記されています(『人生の転機』第三章一一七ぺージ以

下参照)。そして、 

絶対服従(2)は我が境遇に服従するなり。我が境遇とは、我れの

造りし因縁なり。(大正三年十月十二日、『日記』①二六五ぺー

ジ)。 

とも記しています。「境遇に服従する」とは、病を負う運命を受け容れる

ということです。そしてここには、みずからの人生を根源においてつかさ

どっている「因縁」という大きな力に気づいたという事実が記されていま

す。自分の境遇を形づくるものは、先天的な運命とみずから創り出した後

天的な原因であるという自覚です。 

このように『日記』を通読することによって、「我れ幸いにして病を得

たり」という心境に至る過程を知り、「回顧録」を読むことによって、

「自ら運命の責めを負うて感謝す」という格言をより切実な教えとして感

得することができます。『日記』の記事は、「回顧録」とあわせて読むこ

とによって、初めて廣池の生涯における意味やモラロジーの教学とのかか

わりを知ることができ、「回顧録」の内容は『日記』を読むことによっ

て、「事実」として私たちの心情に印象づけられるのです。 

これは一つの例を申し上げたにすぎません。各自『日記』と「回顧録」

を縦横に駆使して『論文』の内容に肉迫していただきたいと思います。 

 

O “Diário... ” descreve o passo a passo de Hiroike se esforçando para aceitar 
e acolher a sua doença – como sendo uma provação de Deus (ver o livro “O 
ponto de inflexão da vida”, cap. 3, pág. 17 em diante). E depois, Hiroike 

registrou o seguinte: 

A “obediência absoluta(2)” é a obediência às minhas circunstâncias de 

vida. As minhas circunstâncias são coisas que eu mesmo semeei, é a lei 

da causalidade (“Diários....”, dia 12-out-1914, pág. 265). 

“Submeter-se às circunstâncias” significa acolher, aceitar, assumir a do-
ença, como destino da vida. Assim está registrada a percepção de Hiroike 

sobre a grande energia da causalidade, do “destino” que controla a sua vida, 
na base. É a compreensão, a conscientização de que o que molda as cir-

cunstâncias da vida de uma pessoa é o resultado combinado do destino 
congênito (inato, que pertence ao ser desde o seu nascimento) e das causas 
adquiridas (criadas) por ela mesma. 

Ao ler o “Diários...” dessa forma, você fica sabendo do processo pelo qual o 
Hiroike passou para afirmar “felizmente fiquei doente” e ao ler as “Memórias 
de...”, você consegue entender mais profundamente o significado da má-

xima que diz: “Demonstre a gratidão assumindo a responsabilidade pelo 
destino da vida”. Com a leitura combinada de “Diários...” e “Memórias de...” 
você consegue entender o significado da vida de Hiroike e da sua relação 

com a Moralogia consolidando a sua própria convicção interior. 

Isso é apenas um exemplo. Gostaria que os senhores fizessem pleno uso do 
“Diários...” e das “Memórias de...” visando conhecer mais profundamente o 

conteúdo do “Tratado da Ciência da Moral”. 

 

Livros citados no artigo do prof. Ide, acima (Ver Complemento 7.1 e 7.2): 

“Diários de...” =  日記 (Nikki): Diário de Chikuro Hiroike 

“Memórias de...” = 回顧録 (Kaiko Roku): Memórias de Chikuro Hiroike 

“Resenha...” = 経歴 (Keireki): Resenha biográfica de Hiroike, Volume 10 do “Tra-

tado...” 

“Tratado...” = 論文 (Rombum): Tratado da Ciência da Moral. Obra principal de 

Chikuro Hiroike, concluído em 1926 (a primeira edição foi impressa e divulgada em dez-
1928) constituído originalmente de 4 volumes. e um anexo sendo:  

Tomo I: Uma análise científica sobre a moral convencional e os princípios e 
práticas da moral suprema (Volumes 1 até volume 9 – parte 1), sendo:  



– 13 – 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(1) 本学の図書館には「経をもって経を説く」（王鳴盛）という額が掲げてあり

ます。これは、注釈書に頼らず直接、原典・原著にあたることが最良の研究方法で

あるという意味で、創立者が中国の古典から示した教えであります。(注釈書によら

ずに自ら原典にあたる自修法に重きを置いて、学問的基礎を身につけるとともに自

ら学び続ける力の養成を重視する創立者の教育観に基づくもの)  

Wang Mingsheng (王鳴盛, leitura em japonês = Ou Sei Mei, historiador, pin-

tor escritor) (China, 1722~1797) 

 

 

(2) （一）順応し同化し且つ絶対服従す 【九冊目 p.315】 

 順応〈あるいは適応〉は進化論及び社会学の術語であり、同化は生理学の術語

でありまして、この両語は事物の完成に必要なるところの物質的及び精神的作用を

表す語であります。しこうしてこの順応・同化の二つの作用の完全なる形式が絶対

服従であるのです。しかしながら、最高道徳にいわゆる順応・同化及び絶対服従は

Cap. 1 a 11 (Volumes 1 a 4): Análise da natureza, do homem, da sociedade e das 

inter-relações; 
Cap. 12 e 13 (Volumes 5 e 6): Pesquisa dos Grandes Mestres — O que é um modo 
ideal de vida; 
Cap. 14 (Volumes 7 e 8): Os princípios da moral suprema — Princípios e métodos de 
um modo ideal de vida; 
Cap. 15 (Vol. 9, parte 1): Análise dos efeitos das práticas da moral — Que efeitos 

resultam das práticas da moral suprema. 
 
Tomo II: Máximas da moral suprema — Os cuidados necessários na prática 
da moral suprema. (vol.9 – parte 2), (vol. 10 - Resenha biográfica de Chikuro Hi-
roike. 
Volume anexo: Índice geral e remissivo.  

 

(1) Trecho da mensagem do prof. Mototaka Hiroike, aos alunos da 

Universidade Reitaku: (...) Na biblioteca de nossa universidade há um 

quadro que contém um pensamento chinês com os seguintes caracteres 経

をもって経を説く de autoria de Wang Mingsheng, do século 18. Este é o en-

sinamento que o fundador utilizou, extraído dos clássicos chineses, signifi-
cando que o melhor método de pesquisa é a busca direta no texto e na obra 
original, sem depender de outras interpretações e anotações. (Baseado na 

visão educacional de Hiroike que, para desenvolver a capacidade de estudar 
continuamente e evoluir na formação enfatizava o método de auto estudo 
nos textos originais, sem depender de outras interpretações e anotações).  

Wang Mingsheng (王鳴盛, leitura em japonês = Ou Sei Mei). Historiador, pintor escri-

tor, China, 1722~1797. 

 

(2) A palavra 絶対服従 (Lê-se: Zettai Fukujuu) significando “obediência 

absoluta” está presente no “Tratado....” 55 vezes, em diversos capítu-

los, sendo tema de uma das máximas (que na edição contemporânea de 
1984 não foi incluída). O próprio Hiroike deixou um alerta, na explicação 

desta máxima, conforme segue: 

(1) Adaptação, assimilação e obediência absoluta (“Tratado...”, 
vol. 9, pág. 315) 

https://ca.wikipedia.org/wiki/1722
https://ca.wikipedia.org/wiki/1797
https://ca.wikipedia.org/wiki/1722
https://ca.wikipedia.org/wiki/1797


– 14 – 

慈悲の心に基づいて起こるところのものであるので、普通道徳にて自利のために行

う順応・同化及び服従は牛馬にても常に行いつつある道徳であります。 

かくてこの絶対服従の理想は被治者側よりいえば、伝統（ortholinon《オーソリ

ノン》）ならびに準伝統に奉仕する場合に限るのであって、何人《なんぴと》に対

してもかくのごとくせよというのではないのです。次に治者側よりいえば、被治者

側に対して同様の精神を持たねばならぬのであります。すべて最高道徳において

は、治者・被治者・富者・貧者の関係をいえば、その義務実行の方法は異なれど、

その義務実行の精神は相互的であるのです。しかしながら、その相手方が最高道徳

を知らざる場合には、自己の力の及ぶだけの至誠を尽くして止《や》むのでありま

す。しこうして最高道徳はその実行の根本原理ならびに根本精神を表現する方法と

しては、この絶対服従を理想とするのであります。ただしこの絶対服従の原理は、

現代人の頭脳にはすこぶる奇異の感動を与うるものなるをもって、その詳《つまび

らか》なることは第一巻第十四章第七項及び第九項に述べたれば、必ずこれを参照

せられんことを乞《こ》う。 

1) Adaptation, assimilation and absolute obedience 

Adaptation is a term employed in the theory of evolution and in sociology,  

while assimilation is one employed in physiology. These two terms denote mate-

rial and spiritual activity essential to the perfection of things. These two func-

tions, namely adaptation and assimilation, find their perfection in the form of 

absolute obedience. Adaptation, assimilation and absolute obedience as they are 

called in the system of supreme morality are motivated fundamentally by the 

spirit of benevolence, while adaptation, assimilation and absolute obedience 

practised for self-interested purposes in ordinary morality are being practised 

even by cattle. 

This idea of absolute obedience does not mean obedience to anybody; it is 

limited.  On the part of the governed, it is the ideal in the case of serving one's 

ortholinons or quasi-ortholinons. On the part of the governors, however, the same 

kind of mental attitude must be exercised towards the governed. As a rule, in 

supreme morality, the method of performing the duty may differ, but the spirit is 

the same, between, respectively, the governors and the governed, and the rich and 

the poor. When, however, the other party is ignorant of supreme morality, one 

has only to try to do one's duty to the best of one's ability. 

Indeed, this absolute obedience is the ideal method of supreme morality to 

actualize its basic principles and its fundamental spirit. This principle of absolute 

obedience is apt to give a strange impression to contemporary minds. The reader 

will please refer to the particulars explained in Book One, Chapter Fourteen,  VII 

and IX. 

 

Adaptação é um termo empregado na teoria da evolução e na sociologia, 
enquanto assimilação é um termo empregado na fisiologia. Esses dois 
termos denotam atividade material e espiritual essencial à perfeição das 

coisas. Essas duas funções, a saber, a adaptação e a assimilação, en-
contram sua perfeição na forma de obediência absoluta. Na moral su-

prema, porém, a “Adaptação, assimilação e obediência absoluta” têm 
como base o espírito de benevolência, pois, quando praticados com in-
teresses próprios, ou seja, com base na moral comum, até mesmo os 

animais como o boi e cavalo também o fazem. 

A obediência absoluta não significa obediência a qualquer pessoa; é 

uma obediência limitada. Por parte dos governados, é o pensamento que 
se deve ter ao servir a seus ortolinos ou co-ortolinos. E, por parte dos 
governantes, requer-se a mesma atitude mental em relação aos gover-

nados. Como regra geral, na moral suprema, a forma de cumprir com o 
dever poderá diferir, mas o espírito é o mesmo, entre, respectivamente, 

os governantes e os governados, e os afortunados e os menos afortuna-
dos. Quando, no entanto, a outra parte desconhece a moral suprema, 
procure cumprir com o seu dever com o melhor de suas habilidades. 

A obediência absoluta seria o ideal para expressar os princípios básicos 
e o espírito fundamental da moral suprema. Porém, ela poderá ser ques-

tionável (duvidosa, estranha) para a atualidade, sendo imprescindível a 
leitura de mais detalhes no Livro Um, Capítulo Quatorze, itens VII e IX. 



– 15 – 

6. 廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨ

Ｐ刊、P. 88 天から与えられた試練  

人生にはさまざまな苦難がつきものです。生きている限り、人間は迷い悩

むものだともいわれています。 

家庭内の不和、他人や社会とのあつれき、仕事上のトラブルなど、大なり

小なり、私たちはいつも何らかの困難に直面しているものです。また、年

代ごとに悩みの内容は変化していきます。青年期は理想と現実との隔たり

に苦しみます。壮年期は社会的責任の重さにプレッシャーを感じます。高

齢になると、体力や能力に限界を感じて苦悩し、不安に襲われます。 

そんなとき、私たちは悲観したり、不平を抱いたり、自暴自棄に陥ったり

しがちです。自分の欠点や過失を棚に上げて、誰かのせいにしたり、社会

に責任を転嫁して、非難したり攻撃したりする人もいます。あるいは無気

力、無関心になってしまう人もいますが、それでは状況は改善しません

し、何もよい結果は生まれません。 

苦難に遭ったときは、私たちがより強く、より大きく成長していくため

に、天から与えられた試練であると考えてみてはどうでしょうか。どんな

経験も自分の人生にとって、ゆくゆくはプラスになるのです。そう思って

感謝して受け止めれば、苦しみではなくなっていくはずです。そして苦難

を乗り越えたとき、一回り大きく、優しくなった自分を発見することでし

ょう。 

6. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP 

Pág. 88: Provações do céu     

Na vida é comum termos que enfrentar inúmeras dificuldades. Dizem, 
inclusive, que o homem – enquanto estiver vivo – está destinado a su-
portar aborrecimentos e problemas. 

Estamos sempre enfrentando algum tipo de dificuldade, grande ou pe-
quena, seja uma discórdia doméstica, seja um atrito com outras pessoas 

da sociedade ou problemas no trabalho. Além disso, os tipos de proble-
mas também mudam, conforme avanço na idade. Quando jovem, sofre-
mos com o distanciamento entre o ideal e a realidade. Já, na fase mais 

madura da vida, há a pressão da sua responsabilidade social. Na terceira 
idade sentimos os limites de nossa habilidade física e sofremos com a 

insegurança. 

Nesses momentos, temos a tendência ao pessimismo, ficamos recla-

mões, deprimidos ou desesperados. Há pessoas que ignoram seus pró-
prios erros e preferem criticar ou atacar, buscando a culpa em alguém 
ou transferindo a responsabilidade para a sociedade. Outras pessoas re-

solvem ficar apáticas e indiferentes, mas isso não melhora a situação e 
não produz bons resultados. 

Diante de dificuldades, que tal pensarmos que isso é uma provação ce-
lestial (provação do Céu, provação divina, provação do Pai celestial) para 
sermos mais fortes e maiores? Toda e qualquer experiência vivenciada 

fica acumulada e mais adiante, se transformará em vantagens para sua 
vida. Se você pensar dessa forma e aceitar a circunstância com 

gratidão, ela deixa de ser um sofrimento. Quando tiver superado as 
dificuldades, você perceberá o seu próprio crescimento interior. 

7.補足資料 

 

7. Complemento: Conhecendo as publicações cita-
das no item 5. 

7.1. “Tratado da....” : Título completo original é “O Tratado 

da Ciência da Moral – A primeira tentativa de estabelecer a Mora-

logia como uma nova ciência, edição de 1928. 



– 16 – 

Na tradução para inglês, de 2002, o título mudou para “Towards 

supreme morality: An attempt to establish a new science of mora-
logy” ou “Rumo à moralidade suprema: Uma tentativa de estabe-

lecer uma nova ciência moralogia”. 

 

 
 

 
 

“Tratado...”, Primeira edição, 
impressa em dez-1928 

“Tratado...”, Segunda edição, em jun-1934 “Tratado...”, Terceira edição, abr-1986 “Tratado...”, Edição 
compacta, jan-2008 (vols 1, 

7, 8 e 9) 



– 17 – 

 
 

 

 

“Tratado...”, Edição em in-

glês, jul-2002 

“Tratado...”, Edição experimental com atuali-

zação da linguagem, 2021 

Tratado..., vol. 10: Resenha biográfica de 
Chikuro Hiroike 

 

7.2. Outras publi-

cações menciona-
das no item 5 

 

 

 

 

 Diário de Hiroike, 5 vol., 1986 O ponto de inflexão da vida,  

de Hajime Ide, 2003 
Memórias de Chikuro 

Hiroike, 1991 



– 18 – 

 

 

 

- Fim -  


