
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 14, 06-jun-2022 

 
 

 
  



– 2 – 

   

 
   

    

  

Idem, edição em inglês, 1ª edição em 2002 a) Tratado da Ciência da Moral, de Chikuro Hiroike 

1ª edição em em japonês, 
1926 

b) Livro: “Antropologia do 

Sampouyoshi”, Editora PHP”  

e) Livro “Citações de 

Chikuro Hiroike” 

c) Livro “366 dias com as pa-

lavras da Nova Moral”  
d) Difundir a benevolên-
cia (de Kaoru Matsuura) 



– 3 – 

Obs.: Máximas que se complementam... 
 

04. 我これを為すにあらずただこれに服するのみ 

 

62. 天命に従い、しこうして曲《つぶさ》に人事を尽くす 

 

14. 深く天道を信じて安心し立命す 

 

 

13. 自ら運命の責めを負うて感謝す 

04. Eu não sou o agente dos fatos; eu simplesmente 

obedeço  (18-abr-2022) 

 

62. Sujeitar-se à Vontade de Deus e dar o melhor de si 

(16-mai-2022) 

 

14. Confiar profundamente na Providência Divina e 

conquistar paz espiritual e convicção interior absoluta 

(06-jun-2022) 

 

13. Demonstre a gratidão assumindo a responsabili-

dade pelo destino da vida  (      ) 

 

 

1．新版『道徳科学の論文』第 9 冊、P. 285 深く天道を信じて安心し立命

す 

 天道は中国語にして、神道もしくは天理等と同じく、神の法則すなわち

換言すれば自然の法則ということであります。そもそも人間の精神作用及

び行動に関する因果律の存在することは聖人の教説をはじめ、現代科学の

明白に証明するところであります〈第一巻第六章・第七章・第八章・第十

二章・第十三章及び第十五章参照〉。故に、われわれ人間にしてひとたび

この原理を悟るときには、必ず道徳特に最高道徳を実行せねばならぬこと

になるのであります。しこうして最高道徳を実行したならば、自己の将来

幸福になるということは確定的なものであるので、そのいまだ幸福になら

ぬという場合があったならば、その実行が足らぬのであります。故にます

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 em japonês, pág. 

285 (em inglês: Vol. 3) – (Redação original de 1926)  

A palavra japonesa Tendō é derivada do chinês Tian Dao, literal-

mente “caminho celestial” e significa “providência” que, como Shen 

Dao (pronunciada em japonês como Shintō, significando “caminho 

divino”) ou Li Tian (em japonês pronuncia-se Tenri, significando “lei 

divina”), significa a lei de Deus, ou seja, a lei da natureza. A exis-
tência da relação de causalidade entre a atitude mental e a 

conduta humana não só consta nas doutrinas dos Grandes 

Mestres, mas, foi também demonstrada pela ciência mo-

derna. Quando tivermos plena consciência desse princípio, 

não teremos mais dúvida de que precisamos praticar a mora-

lidade, especialmente a moral suprema. Como a prática da 

moral suprema certamente conduz à felicidade futura, pode-
se afirmar que, se uma pessoa não se torna feliz é porque as 

práticas da moral suprema são ainda insuficientes. Se essa 



– 4 – 

ます至誠心を発揮して天道に従い、もってその実行を継続せば、ついに必

ずその目的を達することは疑うべきところはないのであります。これが前

〈第一巻第十四章第三十一項〉にいわゆる「科学的安心立命」でありま

す。 

pessoa prosseguir com as práticas da moral suprema, seguindo o 
caminho celestial, e com sinceridade cada vez maior, sem dúvida 

alcançará mais adiante os seus objetivos. Isso é o que se denomina 

de método científico para se alcançar a paz espiritual e convicção 

interior. 

 
Do Tratado da Ciência da Moral, (em inglês, 1ª edição em 2002), Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema (Número 2.1): Believe deeply in providence, 

and obtain spiritual peace and absolute inner conviction. 

 
The Japanese word tendō，which means 'providence'，is derived from the Chinese tian dao，literally，'heavenly way'，which，like shen dao* or tian li**，

signifies the law of God，namely，the law of nature。The existence of causality governing human mental activity and conduct is not only expounded 

in the doctrines of the sages，but has also been clearly proved by studies in modern Science. If we，as members of humankind，once understand this 

principle fully，we can no longer doubt that we must practise morality，especially supreme morality. Since it is certain that one's practice of supreme 

morality forms the basis of one's own future happiness，if a person does not become happy，it is evident that he or she has not sufficiently practised 

supreme morality。If that person continues in such cases，however，to practise supreme morality，expressing sincerity and following the heavenly 

way，no doubt he or she will attain his or her end in the long run. This is what I have called the scientific method of attaining spiritual peace and inner 

conviction. 
 
* In Japanese, pronounced shintō meaning ‘divine way’. 

** In Japanese, pronounced tenri meaning ‘heavenly law’. 

 

1a. 格言14 深《ふか》く天道《てんどう》を信《しん》じて安心《あ

んしん》し立命《りつめい》す 

 この格言は、最高道徳実行者の究極的な心の支えが、道徳的因果律の確信にある

ことを述べたものです。 

 ここにいう「天道」とは、宇宙自然の法則のことであり、いいかえれば神の摂理

《せつり》のことです。聖人は、この自然の法則の存在を人類に教え、最高道徳の

実行が人類の発達と幸福を実現する根本であることを明らかにしました。 

1a. Máxima número 14:   Confiar profundamente na Pro-

vidência Divina e conquistar paz espiritual e convicção 

interior absoluta.  

Esta máxima nos revela que o alicerce espiritual do praticante da moral 

suprema é – em última análise – a sua convicção interior na lei moral da 

causa e efeito. 

A palavra Tendō (em japonês) – aqui traduzida como “Providência Divina” 

– refere-se à Lei Cósmica da Natureza, ou em outras palavras, a expressão 

da Lei de Deus. Os Grandes Mestres ensinaram à humanidade a existência 

dessa Lei da Natureza esclarecendo que a base para a realização da 

felicidade e desenvolvimento da humanidade está na prática da moral 

suprema. 



– 5 – 

 「天道を信じる」とは、聖人の教説と事跡を通じて神の存在を信じること、つま

り天地間のあらゆる現象の背後に因果律がはたらいていることを確信することで

す。したがって 

 「深く天道を信じて安心し立命す」とは、とくに道徳的因果律を確信し、いかな

る場合にも最高道徳を実行すれば、おのずから安心立命の境地が得られるというこ

とです。すなわち、自我を没却して、慈悲の心となり、伝統尊重と人心の開発救済

を実行することによって、真の安心が得られ、一切を天命に任《まか》せてどのよ

うな場合にも動《どう》じない境地に到達することができるのです。 

 私たちは、自分の心づかいと行ないが、自他の運命に究極的にどのような結果を

もたらすかを、一つ一つ意識して生活しているわけではありません。そのために些

細《ささい》な心づかいや行ないを軽く見過ごし、自分に不利なことや不幸が生じ

ると、その原因をとかく他に求めがちです。 

 中国の古典に｢積善《せきぜん》の家《いえ》には必ず余慶《よけい》あり｣

(『易経《えききょう》』文言《ぶんげん》伝)とあります。これは、たとえ微善

《びぜん》であっても、善行を累積することが、自己の道徳的負債を返済すること

になり、大きな慶《よろこ》びをもたらすという因果律の存在を示したものです。

つまり、どんなに軽微《けいび》な心づかいや行ないであっても、その累積の結果

は必ず現われてくるということです。たとえ他人の目にふれなくても、他人に直接

迷惑をかけることでなくても、軽微な心づかいや行ないの累積の結果は必ず自分に

返ってくるのです。 

“Confiar na Providência Divina” significa confiar na existência de Deus 

através de ensinamentos e fatos históricos da vida dos Grandes Mestres; 

ou seja, significa a confiança e compreensão de que os fenômenos e fatos 

que ocorrem no universo são todos eles, obras da ação da lei da 

causalidade. Portanto, “Confiar plenamente na Providência Divina e 

conquistar paz espiritual e convicção interior absoluta” significa que – em 

quaisquer circunstâncias – se confiarmos plenamente na lei moral de causa 

e efeito e praticarmos a moral suprema, naturalmente se alcançará o 

estado de paz espiritual e convicção interior absoluta. Ou seja, se 

praticarmos a renúncia ao egoísmo mudando-o para benevolência, 

respeitarmos os Ortolinos e dedicarmo-nos ao desenvolvimento e salvação 

da mente humana, podemos então alcançar um sólido estado de espírito 

– de verdadeira tranquilidade interior, inabalável em quaisquer 

circunstâncias, consciente de que tudo estará nas mãos de Deus. 

Na vida cotidiana nós não estamos atentos para relacionar, um a um, os 

tipos de pensamento, sentimento e conduta com os resultados finais no 

destino da nossa vida. Por causa disso costumamos descuidar ou 

menosprezar os pequenos sentimentos, pensamentos e ações, e quando 

nos defrontamos com perdas, desvantagens ou infortúnios, temos a 

tendência de colocar a culpa numa causa externa ou culpar outras pessoas. 

No clássico chinês I Ching
1

 há a seguinte expressão: Na casa onde se 

pratica o bem haverá sempre farta alegria. Esta expressão é um 

indicador da existência da lei da causalidade e significa que até mesmo as 

pequenas boas ações (prática do bem), quando praticadas 

cumulativamente, trazem grandes alegrias e ajudam a saldar a dívida moral 

de quem as pratica. Isso significa que, até mesmo com sentimentos 
e atitudes aparentemente insignificantes, com certeza os 
resultados cumulativos aparecerão em sua vida. Por outro lado, 

sentimentos e atitudes levianas – mesmo que não esteja sendo observado 

                                                             
1 I Ching (O Livro das Mutações). O Livro das Mutações apareceu na China há aproximadamente 3.000 anos, mas teve sua origem em formas oraculares ainda mais antigas, de uma época 

conhecida como “era mítica do Imperador Fu Hsi” (~ 4.000 anos a.C.), herói lendário considerado o fundador da civilização chinesa. Na literatura chinesa, quatro sábios são citados como 

autores do Livro das Mutações: Fu Hsi, Rei Wen, o Duque de Chou e Confúcio. O I Ching ou Livro das Mutações é um texto clássico chinês composto por várias camadas, sobrepostas ao 

longo do tempo. É um dos mais antigos e um dos únicos textos chineses que chegaram até nossos dias. Ching, significando clássico, foi o nome dado por Confúcio à sua edição dos antigos 

livros de conhecimento. Antes era chamado apenas I. Os textos e comentários do I Ching foram trazidos ao ocidente por James Legge, em seu livro The Sacred Book of the East, XVI: The I 

King, editado em 1882.  



– 6 – 

 そこで、自己の運命を改善し、安心立命の境地に至るためには、まず道徳的因果

律の存在を確信することです。そして、人生の途上《とじょう》で直面するさまざ

まな問題は究極的には自分の責任において解決していくべきである、という自覚を

もって取り組むのです。 

 私たちが最高道徳の実行に努力していても、容易に解決のできない問題に直面す

ることがあります。また、周囲から強い批判を受け、それに耐えなければならない

ときもあります。さらに、自分一人の力ではどうすることもできない事態に遭遇

《そうぐう》することもあります。そのようなとき、問題解決への勇気と耐えぬく

力を与えてくれるのは、この道徳的因果律の確信です。これは、自己の道徳的な心

づかいと行ないの累積は必ず報《むく》われるという信念であり、たとえ現在直

《ただ》ちに報われないことがあったとしても、必ず神は見ているという神への信

頼です。安心立命の境地はここから得られるのです。 

 さらに私たちは、このような信念にもとづいて、国家的、人類的な問題の解決の

ためにも道徳的努力を累積していくことが必要です。核戦争の危機や科学技術の進

歩発展に伴《ともな》う環境破壊の問題、南北問題、人口問題、食糧問題などを考

えるとき、自分一人だけ安心の境地を求めることはできません。世界中が道徳的に

大きな問題を抱《かか》えている今日こそ、私たちは現状を憂《うれ》えるだけで

なく、天道を確信し、ますます道徳の実践に邁進《まいしん》していかなければな

りません。 

 このように、天道を深く信じ、至誠心を発揮《はっき》する人が一人でも多く育

ってくることによって、個人の安心立命と人類の平和は約束されるのです。 

por outros ou que não esteja aborrecendo os outros diretamente – 

infalivelmente os seus efeitos cumulativos se voltarão contra nós mesmos. 

Por isso, para promovermos o melhoramento do destino na vida e alcançar 

a paz espiritual e convicção interior absoluta devemos – em primeiro lugar 

– estar confiantes e seguros da existência da lei moral de causa e efeito. E 

depois, termos a firme consciência de que a solução dos diversos 

problemas que iremos nos defrontar na vida é, no final, de nossa inteira 

responsabilidade.  

Mesmo que sejamos dedicados às práticas da moral suprema, podemos 

encontrar na vida problemas de difícil solução. Podemos receber também 

críticas ásperas de pessoas do entorno e termos que suportar a situação. 

Podemos ainda enfrentar situações em que o esforço solitário nada pode 

fazer. É precisamente nesses momentos que a fé e a confiança na lei moral 

de causa e efeito proporcionarão a coragem e energia para suportar a 

situação e solucionar o problema. E isso é a confiança na recompensa 

certeira dos efeitos cumulativos de pensamentos e atitudes baseados na 

moral, e é também a confiança em Deus, a certeza de que estará sendo 

sempre observado por Deus. É dessa forma que se alcança o estado de 

paz espiritual e convicção interior absoluta. 

Baseados nesta convicção são necessários também esforços morais 
visando a solução dos problemas do país e da humanidade. Se 

pensarmos no progresso da ciência, tecnologia e nos riscos de uma guerra 

nuclear, ao lado dos problemas da destruição do meio ambiente, da 

divisão norte-sul
2

, da superpopulação e da produção e distribuição de 

alimentos no planeta, não podemos ficar indiferentes buscando apenas a 

tranquilidade individual. Neste momento – que o mundo passa por 

grandes problemas de natureza moral – não podemos ficar simplesmente 

lamentando a situação e temos que avançar cada vez mais nas práticas 

morais, com a firme convicção na Providência Divina. 

                                                             
2 A divisão norte-sul é uma divisão socioeconômica e política utilizada para atualizar a Teoria dos Mundos. A partir dessa divisão separaram-se os países desenvolvidos (norte) dos países 

subdesenvolvidos ou em desenvolvimento (sul), divididos no mapa através de uma linha imaginária. Apesar do nome, alguns países do norte também estão no grupo, embora a maior parte 

desses países esteja localizada abaixo da Linha do Equador. Anteriormente, esse grupo era chamado de Terceiro Mundo, porém esta definição tornou-se inadequada desde a extinção do grupo 

de países socialistas, pertencentes ao Segundo Mundo, pois não faz sentido usar tais denominações quando um Segundo Mundo já não mais existe. 



– 7 – 

E assim, formando pessoas que confiam plenamente na Providência 

Divina, dotadas do verdadeiro sentimento de sinceridade, é que serão 

assegurados o estado de paz espiritual, a convicção interior absoluta e a 

paz da humanidade. 

Do Kakuguen, págs. 41~43 

 

1b. 『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを

進めてください。 

1. 【短期的効果】 P.42 の8 行目に、「どんなに軽微な心づかいや行ない

であっても、その累積の結果は必ず現れてくる」とあります。あなたが最

高道徳を実行してすぐに結果が現れたもの（安心、心の喜びなど）をご紹

介ください。また、現在直ちに結果が現れていなくても、長期的に現れる

結果についても話し合ってみましょう。 

2. 【人類の平和】 P.43 の7 行目に、「国家的、人類的な問題の解決のた

めにも道徳的努力を累積していくことが必要です」とあります。広い視野

から、あなたは今、どのようなことに関心を持っていますか。その問題解

決のために、たとえ軽微であってもどのような道徳的心づかいや行ないを

していますか。 

 

 

1b. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima 14  

 

1. (Efeito de curto prazo) Na 8ª linha da Pág. 42, diz-se que: 

“Isso significa que, até mesmo com sentimentos e atitudes aparen-

temente insignificantes, com certeza os resultados cumulativos apa-

recerão em sua vida.” Apresente um caso em que você praticou a 

moral suprema e constatou efeitos imediatos (tranquilidade, alegria 

interior etc.). E, mesmo que não tenham surtido efeitos imediatos, 

conversem sobre os efeitos a longo prazo. 

 

2. (Paz da Humanidade) A linha 7 da Pág. 43 afirma: “...são ne-

cessários também esforços morais visando a solução dos problemas 

do país e da humanidade.” Numa perspectiva ampla, quais são os 

problemas em que você tem interesse? Na busca de soluções dos 

problemas, quais são as atenções e ações que você tem dedicado, 

mesmo que seja uma ínfima contribuição? 

2. 改訂『廣池千九郎語録』 

P.119: 自分の努力の報酬は一切これを人間に求めず、すべて神様にお任

せして、自己の祖先以来累積しきたれる徳不徳の差引き勘定の内に入れ

2. Citações de Chikuro Hiroike,  

Pág. 119: Não espere das pessoas a recompensa pelos seus 
esforços. Deixe tudo por conta de Deus. Tenha em mente 

permitir que Deus faça a devida contabilidade, conside-

rando as virtudes acumuladas desde os antepassados e 

descontando as faltas acumuladas. Com isso, você estará 



– 8 – 

て、神様にご清算をしていただく心づかいをもって、泰然自若《たいぜん

じじゃく》、自然の開運を待つのであります。『資料集』 

 

P.120:「神について」神様のご守護は、ある人、ある事件に特別に加わる

ものではないので、人類進化の法則に適《かな》える人間の精神作用およ

び行為に対して、その善心、善行の分量だけその人の安心・平和および幸

福、すなわちその人の進化を実現させてくださることであるのです。『神

壇説明書』、一五ページ。 

 

tranquilo e poderá serenamente aguardar que a natureza cuide 

do seu destino. 

Pág. 120: Sobre Deus. A proteção de Deus não é dirigida para 

um fato específico, ou a uma pessoa em especial. A proteção 

(de Deus) se manifesta por meio de realização da paz interior, 
tranquilidade, felicidade e evolução da pessoa que se dedica 

às práticas de boas atitudes mentais (sentimentos/pensamen-

tos) e boas ações condizentes com a lei de evolução da huma-

nidade, e de forma proporcional às suas dedicações.  

3．モラロジー研究所出版部編『ニューモラル 心を育てる言葉366 日』 

P.186「他に求めるより、まず足元を正す」 

 学校の部活動や会社など、皆と協力して物事に取り組む場で、熱心さの

あまり仲間と衝突したり、後輩への指導に熱が入って反発を受けたりした

経験はないでしょうか。 

 私たちは、自分で「よいこと」「正しいこと」をしていると信じている

とき、自分一人の価値観で物事を判断し、周囲への配慮を忘れてしまうこ

とがあります。 

 「皆がこうしてくれればよいのに」という思いが生まれたときは、ま

ず、自分自身の足元から正していきましょう。 

3. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral”  

Pág. 186: Em vez de cobrar dos outros, primeiro corrija 

a si mesmo   

 

Nas atividades em grupo, seja na escola, seja no clube ou no 

trabalho, onde há necessidade de colaborações mútuas, fre-

quentemente – devido ao entusiasmo – entramos em atrito 

com alguém ou somos surpreendidos pela reação à orientação 

detalhada aos subordinados. 

Quando você se empenha numa causa e está confiante no seu 

“rumo correto” e na sua “boa ação”, às vezes estamos esque-

cendo de levar em consideração o entorno, julgando as coisas 

com base apenas nos seus próprios valores pessoais. 

Quando você começa a pensar: “Ahn... se eles pudessem fazer 

do meu jeito...” é porque chegou a hora de corrigir, primeiro, 

a si mesmo(1). 

Atenção, Lembrete: Lembremos o trecho do Pai nosso:  

“... seja feita a vossa vontade; assim na terra como no Céu...”  

Ou seja, ...É a vossa vontade... Não é a minha vontade!!) 



– 9 – 

 相手を認め、相手の言葉に耳を傾け、相手を尊重することを心がけるこ

とで、自分自身の視野の狭さを乗り越えて、より建設的で創造的な力を発

揮できるようになるのではないでしょうか。 

 また、みずからなすべきことを少しずつ、ひたむきに行おうとする姿勢

は、周囲の共感を呼び、皆で一つのことを成し遂げるエネルギーを生み出

していくことでしょう。 

Ao reconhecer e aceitar a outra pessoa, ouvindo e respeitando 

as suas palavras, você estará no caminho de ampliar a visão 

estreita e desenvolver a sua capacidade de forma mais cons-

trutiva e criativa. 

Além disso, a sua atitude de primeiro fazer gradualmente 

o que deve ser feito, atrairá a simpatia e solidariedade das 

pessoas do seu entorno e produzirá a energia para con-

quistar outras realizações, juntos. 

 

(1) Lembrete sobre “... corrigir a si mesmo...” 

論語、里仁第四、第１７章・子曰、見賢思斉焉、見不賢而内自省也 

(em chinês) 

Analects (Confucious), Book IV – Le Jin, Chapter 17: (1) On seeing a 

man of virtue, try to become his equal; on seeing a man without vir-

tue, examine yourself not to have the same defects. (2) The Master 

said, “When we see men of Worth, we should think of equalling him; 

When we see men of a contrary character, we should turn inwards 

and examine ourselves. (3) Confucius said: "When you see a good 

person, think of becoming like her/him. When you see someone not 

so good, reflect on your own weak points. 

子曰く、賢を見ては斉しからんことを思い、不賢を見ては内に自ら省み

る。(em japonês) 

孔先生がおっしゃった、自分より知恵のある人を見ては、自分もそのひと

のようになろうと思い、人間的につまらないひとを見ては、自分の中にも

(1) Lembrete sobre “... corrigir a si mesmo...” 

 

No Analectos, de Confúcio, Livro 4, Capítulo 17 há a seguinte 

frase: 見賢思斉焉、見不賢而内自省也. Podemos encontrar inúme-

ras traduções do chinês para inglês, como os 3 exemplos se-

guintes: (1) Ao ver um homem de virtude, tente igualar-se a 

ele; ao ver um homem sem virtude, examine-se para não ter 
os mesmos defeitos. (2) O Mestre disse: “Quando vemos ho-

mens de valor, devemos pensar em igualá-lo; quando vemos 

homens de caráter contrário, devemos nos voltar para dentro 

e examinar a nós mesmos. (3) Confúcio disse: "Quando você 

vê uma pessoa boa, pense em se tornar como ela. Quando 

você vê alguém não tão bom, reflita sobre seus próprios pon-

tos fracos. 

 

Em japonês: Ao encontrar uma pessoa superior a você, pense 

em tornar-se igual; ao encontrar uma pessoa inferior a você, 

reflita e verifique se você também não tem a mesma coisa.  

Tradução/interpretação do Dr. Ricardo Leme: “Andando 

na presença de duas pessoas estou sempre condenado a 



– 10 – 

同じようなことがないかと反省する 【自分に勝るひとを見てはそのひとの

ように成りたいと思い、自分より劣るひとを見てはそのひとと同じような

ことがないか自分を点検する。そんな人間でありたい】。 

 

aprender. As qualidades de um, imito. Os defeitos de outro, 

corrijo-os em mim mesmo”. 

4．モラロジー研究所出版部編『廣池千九郎エピソード 第2 集 慈悲の心を

伝える』松浦香 

P.45. 自分が知っているということは神様が知っているということになる 

 広池博士は、大正２年、天理中学の校長になられました。その翌年、か

ねてから博士を尊敬していた父が私を呼び、「あんな立派な校長先生の学

校は、日本中どこにもない。お前も入学しなさい」と言いますので、私は

入学しました。これが博士からご指導いただけるようになった機縁です。 

 その頃の博士のお宅は、中学の寮から約 550mほど離れたところにある

養徳院という孤児院でした。孤児院とは言っても総ヒノキ造りの立派な建

物でした。布瑠川という小川を渡って石段を登ったところにある養徳院

に、私たち中学生が20人ほど集まり、博士のお部屋でランプを真ん中に囲

み、特別にお話を承ったものです。その中に忘れられない話があります。 

「君たちは、神様というのが、どこにおられると思っておるかな」 

 博士に問いかけられた中学生たちは、お互いに顔を見合わせました。 

「神様は天のどこかにおられて、人間のすることをジッと見ておら

れ、良いことをした者には幸せを与え、悪いことをした者には天罰を

与えなさるものだと思う人もあろう。それは擬人主義といって、神様

4. Série Episódios de Chikuro Hiroike, vol. 2: Difundir (se-

mear, manifestar) a benevolência (de Kaoru Matsuura) 

Pág. 45. Se eu sei, isso quer dizer que Deus também 

sabe 

Chikuro Hiroike foi nomeado diretor da Colégio Tenri em 1913. 

No ano seguinte, meu pai, que o respeitava muito, me chamou 

e disse: “Matricule-se também no Colégio. É um diretor excep-

cional, não há outro lugar melhor”.  

Foi assim que tive a oportunidade de conhecer Chikuro Hiroike. 

Naquela época, a residência de Chikuro Hiroike era um orfa-

nato chamado Yotokuin, situada a cerca de 550m dos aloja-

mentos do Colégio Tenri. Embora fosse um orfanato, era uma 

construção magnífica, feita inteiramente de Hinoki (cipreste) 
(1). Éramos cerca de 20 estudantes do ensino médio, e nos 

reuníamos frequentemente na casa de Hiroike, em torno de 

uma lamparina, para conversas. Dentre as conversas há uma 

inesquecível. 

Hiroike nos perguntou:  

“Onde vocês acham que Deus está?” 

Diante dessa pergunta, todos se entreolharam. E Hiroike nos 

explicou da seguinte forma: 

“Há pessoas que pensam que Deus está em algum lugar 

no céu, olhando para o que os humanos fazem, dando fe-

licidade para aqueles que fazem coisas boas e punindo 



– 11 – 

にもわれわれ人間と同様に感情があり、目も見え、耳も聞こえるとい

う考え方である。しかし、学問的に見ると、この世界の全部が神様の

お体で、天地の法則を神様の心と見るのが正しい。そうなると、この

人間の体は神様の体の一部分にあたる。つまり、人間を神の分身と見

る見方で、これを哲学では汎神論という」。 

 さらに博士は、机の上にあったりんごを手に取っておっしゃいました。 

「例えば八百屋へ買い物に行ったとき、店の人が留守だと、不用心な

ことだと思いながら、盗む心でなくともちょっと一個ぐらいと、失敬

するような心が起こる。人間も神様の体の一部分だから、たとえ誰も

見ていないからといっても、自分が知っているということは神様が知

っているということになる。 

それであるから、盗んだ酒も、貰った酒も、買った酒も、飲めば同じ

科学的作用を及ぼすはずなのに、酔い方が違ってくる。腹を立てて飲

むヤケ酒は、悪酔いして体に悪い影響を与える。盗んだ酒を飲んで

も、オドオドしながら飲むので、悪酔いをする。殿様からお褒めに預

かって頂戴する酒ならば、天下の美味に感じ、心地よく酔うだろう。

同じ酒を飲んでも、心がけ次第で体に及ぶさまざまの影響が違う。 

どのような心で飲んでも、それが毎度のことになると、その心がけが

累積された結果が、人相となったり、性格として固まっていったりし

て、健康、不健康を分ける原因となる。そして、人間の力ではどうに

もならぬ運命を作り上げてしまうのだ」。 

aqueles que fazem coisas ruins. Isso se chama antropo-

morfismo(2), que associa a ideia de que Deus tem as mes-

mas emoções que nós humanos, e que Ele pode nos ver e 
ouvir. No entanto, do ponto de vista científico o correto é 

pensar que o mundo inteiro é o corpo de Deus e que a Lei 

da natureza é o sentimento (神様の心= sentimento, von-

tade) de Deus. Então, o nosso corpo humano é uma parte 

do corpo de Deus e a isso, a filosofia dá o nome de pan-

teísmo(3)”. 

Hiroike, depois pegou uma maçã que estava na mesa e disse: 

“Por exemplo, quando vou fazer compras no verdureiro, e 

percebo que o comerciante não está, vou achá-lo leviano 

e mesmo que não tenha intenção de roubar, dá vontade 

de levar uma mercadoria. Como o ser humano é uma parte 

do corpo de Deus, mesmo que não tenha ninguém me ob-

servando, isso significa que se eu estou sabendo é porque 

Deus também sabe. 

É por isso que o saquê, seja ele roubado, ganhado ou com-

prado, que deveria ter o mesmo efeito alcóolico quando 

ingerido, têm efeitos diferenciados no corpo dependendo 

das circunstâncias. Quando se toma irritado causa ressaca 

com efeitos negativos no corpo. Um saquê roubado tam-

bém causa ressaca porque vai tomá-lo nervosamente. Um 

saquê premiado com palavras de elogio de uma autori-

dade, certamente será magnífica e resultará uma sensação 

confortável. O saquê pode ser o mesmo, mas os efeitos em 

seu corpo serão diferentes dependendo das atitudes men-

tais, ou do seu estado de espírito que envolvem o saquê 

em questão. 

Não importa com que sentimento você bebe, mas se isso 

se repetir muitas vezes, o resultado acumulado desses 

sentimentos aparecerá solidamente na sua fisionomia e na 



– 12 – 

 わたしは、この話を聞いて、子供心にも「神様は、あるに違いない。ど

んな真夜中に、たった一人で思っても、その影響はことごとく因果律とな

って表れてくるものである。だから、決して悪いことはできないぞ」と、

心から思いました。それですから、幼い子供のうちに、因果律のことを教

えておく事が、教育上から見て非常に大切だと思います。（「大いなる慈

悲心」） 

 

personalidade, e será motivo de distinção entre a vida sau-

dável e a não saudável. E assim se constrói o destino da 

vida que nenhuma força humana é capaz de evitar”. 

Eu era criança ainda, quando ouvi essas palavras, mas pensei 

comigo mesmo: “Deus, com certeza existe. Não importa se 

você está sozinho, em plena noite, os resultados das suas ati-

tudes se manifestarão por meio da lei da causa e efeito. Por 

isso, nunca farei coisas erradas”. Portanto, do ponto de vista 

educacional, acho muito importante ensinar às crianças, desde 

pequeno, a lei da causa e efeito. (do livro: Difundir/semear, 

manifestar a benevolência).  

(1) Cipreste = Chamaecyparis obtusa ou Hinoki (檜) (também nana gracilis, cedro nana, cipreste anão e cipreste japonês). É uma árvore alta 

que alcança 35 metros de altura e um tronco que chega a 1 metro de diâmetro, destacando-se pelo forte aroma de suas folhas. A sua madeira 
é considerada nobre, muito utilizada, desde há muito tempo na construção dos templos. No xintoísmo é considerada uma das 5 árvores sagradas. 

(2) Antropomorfismo = É uma forma de pensamento que atribui características ou aspectos humanos a animais, deuses, elementos da natureza 

e constituintes da realidade em geral. Nesse sentido, toda a mitologia grega, por exemplo, é antropomórfica. Uma outra acepção de antropo-
morfismo refere-se a dar característica humanas a animais ou objeto inanimados usado originalmente em contos morais como os contos de 
fadas, e posteriores livros infantis, desenhos animados e filmes (Fábulas de Esopo, produtos da Walt Disney, Warner Bros, Hanna-Barbera). 
Atualmente esta expressão tem sido em parte substituída pela expressão Furry. Apesar de, em geral estes personagens serem baseados em 
animais, existem muitos exemplos conhecidos com outros objetos como o Herbie de “Se meu Fusca falasse” que se não tinha forma humana, 
nem falava, apresentava diversas emoções e vida própria. As características podem ser desde viverem como seres humanos (com ou sem 
estes), ou terem somente a capacidade de fala entre si e de sentir emoções etc. Personagens animais, que agem como animais reais, não são 
considerados antropomórficos. (Fonte: Wikipedia). 

(3) Panteísmo = 1. Sistema filosófico que identifica Deus com tudo o que existe, assumindo, em última análise, um conjunto de suas revelações 

e realizações. 2 Adoração da natureza que consiste em ver Deus em tudo o que existe. (Fonte: Dicionário Michaelis).  

 

Adendo: Resgatando da minha memória. Redação de um aluno de ~ 10 anos em ~1946, do Japão pós guerra. 

 

 

5. 廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ刊 5. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP 



– 13 – 

P.82「積善の家には必ず余慶あり」 

私たちの日々の心づかいと行いの結果は、必ずしもすぐに表れるわけでは

ありません。誠実に生きることを心がけていても、容易に解決できない問

題に直面し、どうすればよいのかわからなくなってしまうこともありま

す。自分がよいと思っていることをしていても、周囲から誤解や批判を受

けてしまうこともあります。そんなふうに苦しいとき、私たちはどういう

心構えで乗り越えていけばよいのでしょうか。 

中国の古典『易経』には、次のような言葉があります。 

「積善の家には必ず余慶あり、積不善の家には必ず余殃有り」 

善行を積み重ねてきた人の家には、必ず思いもかけない幸せが舞い込んで

くるものである、という意味です。どんなに小さな心づかいや行いであっ

ても、その累積の結果は必ず表れるものであり、またその恩恵は、その人

の子孫にも及ぶといわれています。 

もちろん「余慶」を期待して善行に努めるのではありません。しかし、直

ちに報われなくても、「お天道様は必ず見てくださっている」という強い

信念を持つことが大切です。その信念があれば、私たちは「安心立命」の

境地に至ることができます。天を信じることで、心を安らかな状態に保ち

ながら、小事に動じることなく生きていけるのです。 

Pág. 82: Na casa onde se pratica o bem haverá alegria 

entre seus descendentes 

Os resultados das nossas atitudes mentais 
(sentimentos/pensamentos) e das ações cotidianas nem 

sempre serão imediatos. Mesmo que você tente viver com 

dignidade e honestidade, poderá defrontar-se com problemas 

de difícil solução e não encontrar uma saída. Além disso, 

mesmo que você esteja fazendo aquilo que julga ser a melhor 

opção, pode acontecer de ser mal interpretado ou de ser 

criticado por outras pessoas. Com que sentimento deveríamos 

superar essas situações? 

No clássico chinês I Ching(1) há a seguinte frase:  

“Na casa onde se pratica o bem haverá sempre farta ale-

gria” (2) 

A frase quer dizer que felicidade inesperada certamente che-
gará à casa de uma pessoa que acumulou boas ações. Não 

importa quão pequenos sejam os pensamentos e ações, o re-

sultado cumulativo disso certamente virá, e os benefícios se 

estenderão aos seus descendentes. 

É claro que nós não podemos agir premeditadamente, prati-

cando as boas ações na expectativa de colher os bons frutos 

mais adiante. No entanto, mesmo que você não veja os resul-

tados imediatamente, é muito importante a sua convicção no: 

“O Senhor (Céu, Sol, Natureza, Deus, Pai) estará sempre me 

observando”. Com essa fé (convicção, confiança), podemos 

atingir o estágio de plena tranquilidade e paz espiritual (esta-

bilidade mental). Ao confiar no Céu, você conquistará a sere-

nidade e estabilidade mental para poder viver sem se pertur-

bar com fatos/coisas pequenas. 

(1) I Ching (Livro das Mutações). I Ching apareceu na China há aproximadamente 3.000 anos, mas teve sua origem em formas ora-
culares ainda mais antigas, de uma época conhecida como “era mítica do Imperador Fu Hsi” (~ 4.000 anos a.C.), herói lendário consi-
derado o fundador da civilização chinesa. Na literatura chinesa, quatro sábios são citados como autores do Livro das Mutações: Fu Hsi, 



– 14 – 

Rei Wen, o Duque de Chou e Confúcio. O I Ching ou Livro das Mutações é um texto clássico chinês composto por várias camadas, 
sobrepostas ao longo do tempo. É um dos mais antigos e um dos únicos textos chineses que chegaram até nossos dias. “Ching”, 
significando clássico, foi o nome dado por Confúcio à sua edição dos antigos livros de conhecimento. Antes era chamado apenas “I”. 
Os textos e comentários do I Ching foram trazidos ao ocidente por James Legge, em seu livro The Sacred Book of the East, XVI: The I 
King, editado em 1882. 

 
(2) Traduções alternativas existentes.... Para conhecer mais sobre o significado dessa frase, Ver Complemento 6.1. 

- Na casa onde se pratica o bem haverá alegria entre seus descendentes; na casa onde não se pratica o bem haverá infortúnios 

até os seus descendentes. 

- As boas ações de uma pessoa resultarão em retribuições até os seus descendentes; as ações não boas de uma pessoa terão 

eco até os seus descendentes. 

- Uma casa que acumulou boas ações certamente trará felicidade aos seus descendentes... 

- Na casa onde se pratica o bem haverá sempre farta alegria... 

  



– 15 – 

6. 補足資料・ 

6.1. 積善の家に余慶あり 

https://home.hiroshima-u.a.C..jp/mutata/Sekizen.htm#:~:text=「善行を積

み重ねた家では、その福慶の,殃）（注２）。 

Fonte: Homepage de Muta Taizo (https://home.hiroshima-u.a.C..jp/mu-

tata/), físico da Universidade de Hiroshima 

 子供の頃、両親から「よい行いをしておれば、そのうちきっといいことがあ

るよ。」と言われたことを思い出します。でも「僕はいつもよい行いをするよ

うに心がけているんだけど、あまりいいこともないなあ。神様はどこを見てる

んだろう｣とぼやいていました。今にして思えば、子供の頃の私のこの認識は

微妙に間違っていたのだなと感じています。なぜそう思うのかをこれから述べ

ましょう。 

 親たちが私に言っていたこの言葉は、もとをたどれば、きっと、中国の古典

「易経」（注１）に出てくる文言「積善之家必有餘慶」にもとづいているのだ

ろうと思います。漢文の読み下し文にすれば「積善の家には必ず餘慶あり」と

なり、邦訳では「善行を積み重ねた家には、その結果として子孫に必ず幸福が

おとずれる」とされています。 

 最近、私は、この訳文をさらっと読んだだけでは、この言葉の真の意味を深

く理解できないのではないかと思うようになりました。この訳文から単純に受

ける印象は、修身の教えのようなもので、「善行を積み重ねていけばきっとい

いことがある。」という、根拠のない迷信じみた言葉に過ぎないように思われ

てしまいがちです。幼い頃の私のように「善行を積み重ねているつもりなんだ

けど、何もいいことはないじゃないか。」とぼやいている人もいるでしょう。 

6. Complementos  

6.1. Sobre a frase: “Na casa que acumula boas 

ações...” 

Quando era criança lembro que meus pais diziam: “Se você 

fizer coisas boas, com certeza um dia terá coisas boas”. Mas 

eu pensava: “Eu sempre tento ser bom e praticar boas ações, 

mas não acontece nada de bom. Onde será que Deus está 

olhando?” Hoje eu sei que essa minha percepção, quando cri-

ança, estava sutilmente errada. Deixe-me explicar por que 

penso assim. 

As palavras dos meus pais provavelmente estavam baseadas 

no clássico chinês I Ching (Nota 1), que é a frase 積善之家必有

餘慶. Na tradução japonesa seria algo como “Uma casa que 

acumulou boas ações certamente terá felicidade nos seus des-

cendentes”. 

Recentemente concluí que a simples leitura dessa tradução ja-

ponesa não era suficiente para compreender verdadeiramente 

o seu significado. A impressão imediata desta tradução é sim-

plista, como no ensino clássico da moral, supersticiosa e infun-

dada, que tende a pensar “Se acumular boas ações certamente 

vai ocorrer coisas boas”. Muitas pessoas, como eu quando era 

criança, podem estar se perguntando: “Eu já estou acumu-

lando boas ações, mas não acontece nada de bom”. 

A origem desse equívoco é que não estamos prestando a de-
vida atenção na palavra “...nos seus descendentes” que está 

na frase traduzida “Uma casa que acumulou boas ações certa-

mente terá felicidade nos seus descendentes”. A frase tradu-

zida não está falando que as pessoas que acumulam boas 

ações serão beneficiadas imediatamente; a frase está dizendo 

que, se acumularem boas ações, por gerações seguidas, acon-

tecerão coisas boas mais adiante. As pessoas esquecem dessa 

https://home.hiroshima-u.ac.jp/mutata/Sekizen.htm#:~:text=「善行を積み重ねた家では、その福慶の,殃）（注２）。
https://home.hiroshima-u.ac.jp/mutata/Sekizen.htm#:~:text=「善行を積み重ねた家では、その福慶の,殃）（注２）。
https://home.hiroshima-u.ac.jp/mutata/
https://home.hiroshima-u.ac.jp/mutata/


– 16 – 

 このような誤解のもとは、「善行を積み重ねた家には、その結果として子孫

に必ず幸福がおとずれる」の「子孫に」という言葉を見落としているところに

あります。善行を積み重ねた個人がすぐに恩恵を受けるということを言ってい

るのではなくて、子孫代々に渡って善行を積み重ねておれば、そのうち良いこ

とがあると言っているのです。この長期的観点を見落として、良いことをして

おれば良いことがあると短絡して考えるから、根拠のない迷信じみた言葉だと

思ってしまうのです。 

 原典を注意深く読んでみると、まさにそのことが書いてあります。原典中の

「積善之家」に関する部分の全文を邦訳で読んでみましょう。（注１） 

「善行を積み重ねた家では、その福慶の余沢が必ず子孫に及ぶ（積善之家

必有餘慶）。不善を積み重ねた家では、その災禍がひいて必ず子孫に及ぶ

（積不善之家必有餘殃）（注２）。例えば、臣下の身でその君主を殺害し

たり、子たる者がその父を殺したりするような大それた行ないも、決して

一朝一夕にしておこるべき事態ではなく、その由来するところが漸次に積

もり積もってそうなったのであり、早いうちにしっかりその事態を見さだ

めて適当な処置をとらなかった結果なのである。『霜を履んで堅氷至る』

（注３）という文言も、物事は積もり積もって大きくなるということを言

ったものである。」 

 いかがですか。これは重い内容だと思いませんか。「積不善之家必有餘殃」

があるからこそ「積善之家必有餘慶」が生きてくるのです。 

 親子代々不徳を重ね、不善の教育を続けておれば、その家からそのうち大罪

を犯す者が現れる。一方、善行を積み重ねて、よい教育を続ければ、必ずや世

の人々に賞賛されるような人材がその家から出るだろうと言っているのです。

これは極めて納得できる真理ではないでしょうか。ここで言っているのは、一

perspectiva de longo prazo, e pensam de forma imediatista. É 

por isso que acham que a frase é supersticiosa e improcedente. 

Se você ler o texto original (em chinês) atentamente, ele diz 
exatamente isso. Vamos ler o texto completo, na parte sobre 

“casa que acumulou boas ações” no texto original traduzido 

para o japonês. (Nota 1) 

“Na casa que acumula boas ações, certamente a feli-

cidade alcançará os descendentes (積善之家必有餘慶). Na 

casa que não acumula boas ações os infortúnios cer-

tamente alcançarão os descendentes（積不善之家必有餘

殃）(Nota 2). Por exemplo, atos bárbaros como um vassalo 

assassinar o seu monarca ou o filho matar o seu pai, não é 

algo que ocorre da noite para o dia. As causas foram se 

acumulando gradativamente, e o que ocorreu foi o resul-

tado de medidas que não foram tomadas mais cedo, detec-

tando-se a situação. A frase 霜を履んで堅氷至る (Nota 3). quer 

dizer ‘andando no solo com geada chegaremos no inverno 

com gelo’ significando que as coisas que se repetem e acu-

mulam acabam crescendo.” 

Que tal? Acha que o assunto é pesado? É a segunda frase (Na 

casa que não acumula boas ações os infortúnios certamente alcançarão os descen-

dentes) que dá vida para a primeira frase (Na casa que acumula boas 

ações, certamente a felicidade alcançará os descendentes).  

Se pais/filhos forem inescrupulosos (negligentes, desvirtuo-

sos) por gerações e prosseguirem na educação baseada na 

“falta da prática do bem”(1), surgirão na família, em algum mo-

mento, membros que cometerão delitos. A frase diz também 

que se você acumular a prática de boas ações e cuidar de dar 

uma boa educação, certamente haverá membros da família 

que serão louvadas pela sociedade. Não acha bastante convin-

cente isso? O que esta frase em chinês está enfatizando é que 
só um indivíduo praticando o bem não significa que a felicidade 



– 17 – 

個人がいいことをしたからといってその人にすぐに福が舞い込むということで

はなくて、善行を重ねる家には長期的にみて必ずよいことが起こるということ

を力説しているのです。すなわち、家族ぐるみの集団的長期的善行は必ず報い

られるという真理を説いているのです。だからこそ不善を重ねないようにと戒

めているのです。もって瞑すべき言葉だと思います。 

 この古典の中でこれだけ深い思索がなされていたということは驚くべきこと

だと思います。易経は今から約2,800年前に中国「周」の時代に完成した古典

で、長い間に積み重ねられてきた考察を集大成したものです。約2,800年前と

いえば日本では縄文時代の真っ只中です。私達は往々にして3,000年も前はき

っと人類は獣同然の生活をしていたのではないかと思ってしまいますが、人類

は、我々が思っているよりもずっと昔から、高い知的レベルをそなえていて、

今日我々が考えている真実にすでに迫っていたのですね。 

 

脚 注 

（１）易経（えききょう）：邦訳 高田真治・後藤基巳、岩波文庫 

（２）殃（おう）：わざわい、とがめ 

（３）霜も踏み続ければ堅い氷になる （霜をふんで歩く季節を経て、氷が堅く

張る厳冬の季節に達する。何事も徴候が現われてから、その後に実際のできご

とが起こるというたとえ） 

virá para essa pessoa imediatamente, mas que as coisas boas 

sempre acontecerão a longo prazo, na casa que acumular boas 

práticas morais. Ou seja, a frase chinesa está pregando a ver-
dade de que as boas ações coletivas de toda a família, de longo 

prazo, sempre serão recompensadas. É por isso que a frase 

faz um alerta para que não acumulem faltas de práticas das 

boas ações. Acho que devemos refletir bastante com essa frase 

chinesa. 

Acho surpreendente que um pensamento tão profundo tenha 

sido feito neste clássico chinês. I Ching é um clássico de cerca 

de 2.800 anos, dos tempos da dinastia Zhou(2), na China, 

sendo uma compilação dos pensamentos acumulados ao longo 

dos tempos. Cerca de 2.800 anos atrás, o Japão estava no 

meio do período Jomon(3). Muitas vezes achamos que os hu-

manos viviam como animais, há 3.000 anos. Mas, na reali-
dade, os humanos tinham um nível intelectual bem elevado, 

há muito mais tempo do que imaginamos, e já haviam desper-

tado para a verdade sobre a qual estamos hoje estudando. 

Notas: 

(1) I Ching: tradução japonesa Shinji Takada, Motomi Goto, da 

editora Iwanami Bunko. 

(2) Significado de 殃 (Ou) = Infortúnios, censura, reprovação 

(3) 霜も踏み続ければ堅い氷になる = “Andando no solo com geada che-

garemos no inverno com gelo”. Significa que após a temporada de 

caminhada sobre o solo com geada, chegará a temporada de in-
verno, coberta de rígido gelo. A parábola diz que todas as coisas 

acontecem depois que surgem os primeiros indícios (sinais). 

 

(1) Sobre (不善 –Fuzen). Significa “ausência da prática do bem” ou a “não prática do bem”. Literalmente significa “não bem” 

= ausência/falta da prática do bem. É diferente do oposto de 善 = bem que seria o 悪 = mal. 



– 18 – 

Adendo: Sutilezas dos idiomas para evitar o uso do antônimo. 

Em inglês há a palavra: “Not allowed” para evitar falar “proibido” 

No Japão: Na linguagem coloquial há o “NG” (= Not Good) em vez de falar “proibido” ou “não pode”. 

 

(2)A dinastia Zhou (1046 a.C. ~ 256 a.C.). Em chinês: 周. 

Na grafia romanizada: Zhou (pinyin) ou Chou (Wade-Giles) 

É a terceira dinastia na história chinesa após a dinastia Shang. Esta era é dividida em três partes: (i) dinastia Zhou Ocidental 

(1045-771 a.C.); (ii) período primavera-outono (770-476 a.C.); e (iii) período das Guerras Civis (475-221 a.C.). É o período 

de mudanças de uma sociedade tribal para uma sociedade feudal. As principais filosofias e religiões surgiram durante esse 

período, e em especial, o Confucionismo e o Taoísmo tornaram-se as bases das crenças chinesas posteriores. 

 

(3) Período Jomon = Corresponde ao período de 14.000 a.C. ~ 300 a.C.. Na Europa, o período da dinastia Zhou corresponde 

aproximadamente ao período da Grécia Antiga (1.300 a.C. ~ 146 a.C.). 

 

 

 

 

 

  

https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_chinesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pinyin
https://pt.wikipedia.org/wiki/Wade-Giles


– 19 – 

6.2. 積善の家には必ず余慶あり 

Fonte: 積善の家には必ず余慶あり：原文・書き下し文・意解 | 中国古典 名

言に学ぶ ナオンの言葉の散歩道 (xsrv.jp) 

｛原文｝ 

 

積善之家必有餘慶。 

積不善之家必有餘殃。 

臣弑其君、子弑其父、 

非一朝一夕之故。 

其所由來者漸矣。 

由辯之不早辯也。 

易曰、履霜堅冰至。 

蓋言順也。 

｛書き下し文｝ 

積善の家には必ず余慶あり。 

積不善の家には必ず余殃有り。 

臣にして其の君を弑し、子にして其の父

を弑するは、 

一朝一夕の故に非ず。 

其の由って來る所の者は漸なり。 

之を辯じて早く辯ぜざるに由るなり。 

易に曰く、霜を履んで堅冰至る、と。 

蓋し順なるを言うなり。 

｛口語訳｝ 

善行を積み重ねた家には、その報いとしてきっと幸福が子孫にまで及

び、反対に不善を積み重ねた家には、きっと災禍が子孫にまで降りかか

るものである。 

臣下が自分の君主を殺したり、子が自分の親を殺したりするような痛ま

しい事件は、一朝一夕の短い期間で起こりうる性質のものではない。 

霜を踏んで歩く季節を経ると、やがて氷の張る季節がくるように、物事

の兆候が現れれば、大事が間もなくやってくる、早い段階にその事態を

理解し適切な措置を施さなかった結果なのである。 

 

 
 

6.2. Trecho original do I Ching, sobre a frase “Na casa 

onde se pratica o bem haverá...” 

 

Original em chinês 

 

 

 

 

 

 
 

 

Transcrição para o japonês 

 

Tradução da transcrição para o japonês coloquial 

Idem, para o português: 

Em uma casa que acumulou boas ações, a felicidade certamente 

se estenderá aos seus descendentes, e ao contrário, em uma casa 

que não acumulou boas ações, certamente os infortúnios atingirão 

seus descendentes. 

Um evento trágico, como um vassalo matar o seu monarca ou um 

filho matar seus pais, são de natureza tal que não ocorre em um 

curto período, do dia para a noite. 

Assim como na natureza, em que após a passagem da estação das 

geadas vem a estação de gelo, na vida também, ao aparecer al-

gum indício, fatos importantes virão em breve, como resultado da 
não percepção da situação, no seu estágio inicial, para a tomada 

de medidas apropriadas.  
 

- Fim -  

https://ats5396.xsrv.jp/1802/
https://ats5396.xsrv.jp/1802/

