
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 04, 18-abr-2022 

 

 
 

  



– 2 – 

 

  

  



– 3 – 

1．新版『道徳科学の論文』第 9 冊 

P. 292 我これをなすにあらずして、ただこれに服するのみ 

自分の肉体も、運命も、自己の自由になり得るのはある程度までのこと

であります。この自己の運命の自覚という基礎的観念から出発して、す

べて自分の行動は自分の力で左右し得るものでなく、自然の力すなわち

神の力によるのであるという精神作用になりましたならば、われわれの

精神は平和且つ温和となって、自己の品性が高まるのであります〈第一

巻第十四章第七項参照〉。 

 

Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema 

(Número 4.2): Not that I dispose but that I merely obey. Neither our des-
tiny nor even our bodies are at our own disposal beyond a certain extent. 

Commencing with this awakening to our own destiny, if we really under-

stand that our own conduct is not within our power but depends on the 

natural – that is, God’s – power, then our mind will become peaceful and 

mild and our character become nobler (See Book One, Chapter 14. VII). 

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 em japonês (em in-

glês: Vol. 3) – (Redação original de 1926)  

Pág. 292: Eu não sou o agente dos fatos; eu simplesmente 

obedeço 

 

A liberdade que temos sobre o nosso corpo, assim como, o 

destino da nossa vida, vai apenas até um certo ponto. A partir 

dessa consciência sobre o destino da vida de cada um(1), 

se realmente conseguirmos alcançar o estado mental de sentir 

— que não temos todo controle sobre a nossa própria conduta, 

e que nós dependemos da energia da natureza, e da energia 

de Deus — então, nossa mente será pacífica, estaremos sere-

nos e elevaremos o nosso caráter. (Livro Um, Capítulo 14. VII) 

 

(1) Para a compreensão da frase “...consciência sobre o des-

tino da vida de cada um...” recomendamos a leitura da Má-

xima número 13: “Demonstre a gratidão assumindo a res-

ponsabilidade pelo destino da vida.” 

1a. 格言 ４ 我これを為すにあらずただこれに服するのみ 

 

 この格言は、自我を没却し神意に同化して生きる基本的精神を述べた

ものです。 

 ｢我これを為すにあらず｣とは、すべての物事の成就《じょうじゅ》が

自分の知識や力によるのではなく、自然の力、すなわち神の力によると

いうことです。｢これに服するのみ｣とは、この自覚に立って、自然の法

則に絶対の信頼を置き、それに従い神の意思を実現していくということ

1a. Máxima número 04. Eu não sou o agente dos fatos; 

eu simplesmente obedeço (Texto de 1984)  

 

 

Esta máxima trata do espírito central que norteia a vida baseada na 

renúncia ao egoísmo e no respeito à vontade divina. 

“Eu não sou o agente dos fatos” significa que todos os fatos e as 

coisas que ocorrem conosco não dependem do nosso conhecimento, 

força ou capacidade; elas decorrem da força da natureza, ou seja, 

da energia de Deus. Conscientes disso, a expressão “eu simples-

mente obedeço” significa realizar a vontade de Deus, com a confi-



– 4 – 

です。このように、真に自我を没却して神意に同化すれば、私たちの心

は平和になり、温和《おんわ》となって、品性が高まっていきます。 

 私たちは何事かを行なう場合、自分の知識や力によってそれをなそう

とし、またそれが成功すると、すべて自分の努力の結果であると考えが

ちです。このような知識や力に対する過信は、往々《おうおう》にして

他人との争いを引き起こし、ひいては社会の不安を招くことになりま

す。私たちは決して自分一人の力で生きているのではなく、大自然の恩

恵を受け、多くの人々によって支えられ、生かされているのです。 

 たとえば太陽、水、空気などの自然の恩恵を思うとき、私たちは究極

において大自然の法則に支配され、生かされている存在であることを自

覚せざるを得ません。とくに台風や地震などの天災に遭遇《そうぐう》

したとき、人間の力がいかに小さいかを痛感させられます。 

 また私たちは、悠久《ゆうきゅう》な歴史の流れの中に生かされてい

る存在です。今日享受《きょうじゅ》している文明と文化は、数限りな

い先人の苦労、努力の結果、徐々に進歩、発展してきたものです。私た

ちは、これらの人類共有の財産の恩恵を受けて生活しているのです。 

 さらに私たちが今日あるのは、父母、祖先をはじめ、学校の先生や職

場の先輩など、多くの恩人のおかげです。とくに、人類の教師といわれ

る聖人や各宗教に開祖の恩恵を忘れてはなりません。これらの人々は、

人生の意義と標準を示し、私たちの精神を道徳的に覚醒《かくせい》し

てくれた恩人です。 

ança e obediência absoluta na lei da Natureza. Dessa forma, renun-
ciando ao egoísmo e assimilando e respeitando a vontade divina, a 

nossa mente estará serena e o nosso coração em paz; e com isso, 

nós conseguiremos elevar o caráter. 

Ao fazer algo recorremos ao nosso conhecimento, força ou capaci-

dade e quando bem-sucedidos tendemos a pensar que foi graças ao 

nosso próprio esforço. Essa autoconfiança excessiva no conheci-
mento, força ou capacidade, frequentemente provocam conflitos in-

terpessoais, podendo até mesmo resultar em intranquilidades soci-

ais. Nós não podemos viver com base somente em nossas próprias 

forças; pois, nós dependemos das dádivas e graças da natureza, vi-

vemos na dependência de muitas pessoas e somos ainda por 

elas sustentados. 

Quando pensamos, por exemplo, nas dádivas da natureza como o 
sol, a água e o ar, não podemos deixar de reconhecer, enfim, que a 

nossa própria existência é sustentada e regida pela lei da Grande 

Natureza. Em especial, quando nos defrontamos com desastres na-

turais como tufões e terremotos, podemos sentir quão minúscula é 

a força do homem. 

Somos também uma existência inserida na jornada de uma história 
contínua e eterna. A cultura e a civilização que hoje desfrutamos é 

consequência da gradativa evolução e progresso decorrentes de es-

forços e sacrifícios de incontáveis pessoas que nos antecederam. Nós 

vivemos hoje graças aos benefícios desse patrimônio comum de toda 

a humanidade. 

Além disso, vivemos também os dias de hoje graças aos nossos pais 

e ancestrais, aos veteranos e antecessores da nossa vida escolar e 
profissional, e a um grande número de muitos outros benfeitores. 

Não podemos esquecer, em especial, os benefícios oriundos dos 

mestres da humanidade e dos fundadores das diversas religiões. São 

pessoas que nos indicaram um referencial e um significado para a 

vida, verdadeiros benfeitores que nos despertaram para a morali-

dade. 

Quando percebemos quão profundamente a nossa existência de-

pende de outros e por eles sustentados, naturalmente ficamos hu-

mildes, nascendo então, com isso, a atitude de lidar com todas as 



– 5 – 

 このように自分が生かされている存在であることを深く悟れば、私た

ちはおのずから謙虚《けんきょ》になり、感謝の心ですべてのことに対

応しようとする心が生まれてきます。また、自分の運命や境遇をしっか

りと心に受けとめることができるようになります。そして、将来に向け

ての勇気と活力が湧《わ》き、すべて神の意思に従って生きていこうと

いう気持ちも生じてくるのです。そこで私たちは、「我これを為すにあ

らずただこれに服するのみ」という自覚をもって進んでいくことが大切

です。 

 最高道徳で言う「服する」とは、次の三つの内容をもっています。 

 第一は、世界の諸聖人の教訓および事跡に感激し、その聖人の心を体

得し、教えに服するのです。 

 第二は、各自の運命、境遇の成立について理解し、生かされた存在で

あることを自覚し、感謝して服するのです。 

 第三は、人心の開発救済に尽力することによって、過去の道徳的過失

を償《つぐな》い、将来に向かって積徳ができるという楽しみをもって

服するのです。 

 同情、親切、犠牲《ぎせい》、奉仕などの心づかいや行ない、つまり

普通道徳も、この「服する」という精神を体得することによって、はじ

めて最高道徳になるのです。 

 また私たちは、この「服する」ということを自発的に実践に移すと

き、真に喜びに満ちた、生きがいのある生活ができるようになります。 

coisas com o sentimento de gratidão. Conseguiremos, também, de-
senvolver a atitude de aceitar firmemente as circunstâncias da nossa 

vida e do nosso destino. Aparecem a coragem e a energia perante o 

futuro, surgindo também a disposição para viver absolutamente con-

forme a vontade de Deus. É por isso que se torna importante avan-

çarmos com a consciência de que “Eu não sou o agente dos fatos; 

eu simplesmente obedeço”. 

Na moral suprema a expressão “obedecer” compreende os seguin-

tes três significados: 

Em primeiro lugar, obedecer aos ensinamentos, comovidos com as 

doutrinas e exemplos dos mestres da humanidade e nos identifi-

cando com a atitude e o espírito dos mestres. 

Em segundo lugar, obedecer com o sentimento de gratidão, com-

preendendo bem o mecanismo da formação do destino e das circuns-
tâncias da vida de cada um, conscientes de que somos dependentes 

e sustentados por outros. 

Em terceiro lugar, obedecer com alegria, com a expectativa de que 

a dedicação ao desenvolvimento e salvação da mente humana com-

pensará os erros e os desvios moralmente cometidos no passado e 

acumulará virtudes. 

A moral comum, representada pela compaixão, gentileza, abnegação 

e vontade de servir, sacrifício etc., se transformará em moral su-

prema quando assimilarmos e ficarmos imbuídos desse verdadeiro 

significado de “obedecer”. 

Colocando em prática este “obedecer” – espontaneamente – 

poderemos conquistar uma vida plena de alegria, repleta de 

verdadeira felicidade. 

Do Kakuguen, págs. 11~13 



– 6 – 

 

2. 『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合い

を進めてください。 

『最高道徳の格言』を読み、以下のテーマを参考に、話し合いを進めて

ください。 

1. 【私を支えるもの】自分の知識や力だけではうまく物事が運ばなかっ

た時、どのような支えや恩恵があったかをを話してみましょう。あるい

は、自分の知識や力だけで物事を進めたとき、自分の心や周囲はどのよ

うな状態だったでしょうか。 

2. 【平和かつ温和な心】P. 13 に「『服する』ということを自発的に実

践に移すとき、真に喜びに満ちた、生きがいのある生活ができるように

なります」とあります。 

「服する」ことで平和かつ温和な心を得られたご自身の体験や、周囲の

方のことをお話しください。 

2. Bate-papo sugerido, após leitura da Máxima 04  

1. [...vivemos na dependência de muitas pessoas e somos ainda 
por elas sustentados] Vamos conversar sobre alguns casos de 

apoio, cooperação, contribuição ou benefícios que você obteve 

quando estava diante de impasses, incapaz de resolvê-los apenas 

com o seu conhecimento ou capacidade. Ou então, qual era o seu 

sentimento e como estava o ambiente ao seu redor quando você 

avançou, na tentativa de resolver os problemas com base apenas no 

seu próprio conhecimento e capacidade? 

 

2. [...mente serena e paz no coração...] Consta, na Máxima, a 

seguinte frase: "Colocando em prática este “obedecer” – espontane-

amente – poderemos conquistar uma vida plena de alegria, repleta 

de verdadeira felicidade." 

Conversem a respeito de casos pessoais em que você — ou alguém 

de seu entorno — vivenciou o estado de serenidade e paz interior, 

ao praticar o “obedecer”. 

3. 改訂『廣池千九郎語録』 

 

P. 203 迷った時、行き詰った時は、伝統のことを思え。自然と道が開

けてくるものである。結果がよくなるのである。例えば親のことを思

い、安心満足してもらうにはどうすべきかと考えるなら、心が天地の公

道に乗るから、神力によって道がつく。 

3. Citações de Chikuro Hiroike 

 

Pág. 203: Quando você estiver desorientado, perdido ou diante de 

um impasse, pense no Ortolino(1). Os caminhos vão se abrir natu-

ralmente. E os resultados mais promissores começarão a aparecer. 

Por exemplo, se você pensar nos seus pais e imaginar no que deve 

ser feito para satisfazê-los e tranquilizá-los, a sua mente (senti-

mento, coração) vai se alinhar com as justas leis da natureza(2) e 

o poder divino ditará o caminho. (3) 

(1) Ortolino = Palavra criada por Chikuro Hiroike, específica da 

moralogia. No idioma japonês usa-se a palavra 伝統 — Dentô, 



– 7 – 

que originalmente significa “tradição, costume, modo de vida e 
valores culturais transmitidos de geração em geração” e Hiroike 

expandiu o seu significado, dentro da moralogia. Etimologica-

mente, “Ortolino” é derivado do grego “orthos” significando 

“reto, correto” e do latim “linon” que significa “linha”. Hiroike uti-

lizou a palavra Ortolino para representar a série de benfeitores 

comuns da humanidade, que encarnaram o espírito de bene-
volência e contribuíram para o desenvolvimento, tranquilidade, 

segurança, paz e felicidade das pessoas. No contexto da moralo-

gia, a sucessão de benfeitores é constituída de três séries: Or-

tolinos da vida familiar, Ortolinos da vida nacional e Ortolinos 

da vida espiritual. Para mais informações sugere-se a leitura 

do livro texto de moralogia: Paradigmas para o Milênio de 

Respeito Mútuo, cap. 6. 

(2) ...justas leis da natureza = 天地の公道: Textualmente seria 

algo como “estrada/caminho público da natureza (do mundo, do 

céu e da terra)”. Nas traduções de textos orientais para o inglês 
é comum encontrar a frase traduzida como: justas leis da natu-

reza; leis da natureza; caminho público da natureza; justiça in-

ternacional, etc. Há também muitas discussões acerca da melhor 

tradução dessa frase. No presente caso adotou-se a frase “justas 

leis da natureza”. 

(3) ... poder divino ditará o caminho = Cuidado para não in-

terpretar egoisticamente. (nem sempre esse caminho será do 
meu agrado. É o caminho que Ele vai ditar...). Lembremos o tre-

cho do Pai nosso: “... seja feita a vossa vontade; assim na terra 

como no Céu...” (..É a vossa vontade... Não é a minha von-

tade!!) 

4. 廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ刊 

P. 106 「大自然の恩恵を自覚する」 

 私たちは、人間という生物の一種として成長し、成熟し、老化

し、やがて死を迎えます。生きる為には食事をしなければいけな

いし、排泄もしなければいけないし、睡眠もとらなければいけま

4. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP 

Pág. 106: A consciência dos benefícios da grande natureza 

Como uma das espécies de ser vivo do planeta, nós crescemos, ama-
durecemos, envelhecemos e depois iremos morrer. Para viver, te-

mos que nos alimentar, evacuar e dormir. Não podemos escapar 

também das várias restrições impostas aos seres vivos. As habilida-

des e características de cada pessoa são diversificadas e diferentes, 



– 8 – 

せん。生物としての、種々の制約からは、誰も逃れることができ

ないのです。ひとりひとりの能力や特性も、ある程度の違いはあ

るものの、人間という範疇の中でできることは限られます。 

 また、人間としてこの世界で生きる以上、一定のルールを守ら

なければなりません。社会の一員としての義務を果たし、より良

い世の中にするために努力をした上で、次の世代に後を託してこ

の世を去っていくのが理想でしょう。 

 言い換えれば、自分の力で自由にできる範囲は最初から限られ

ているということです。そもそも生命というものは、大いなる自

然の力によって生み出され、自然の法則に従いながら、自然の恵

みによって生かされているのです。 

 そう考えると、すべての物事は、自分ひとりの力で成し遂げて

いるのではないということに気付きます。大自然の恩恵を受け、

多くの人々に支えられながら生きているということを、日々自覚

しながら生活したいものです。 

mas há um limite para o que pode ser feito, dentro da categoria de 

seres humanos. 

Além disso, enquanto estivermos neste mundo – como ser humano 

– é necessário cumprir algumas regras. Devemos cumprir com as 

nossas obrigações como membros da sociedade, nos esforçar para 

tornar o mundo um lugar melhor, e depois entregá-lo à próxima ge-

ração: Isso seria o ideal. 

Em outras palavras, isso significa que aquilo que você pode fazer 

livremente está – desde o início – limitado. Em primeiro lugar, a vida 

é uma criação da grande obra da natureza, totalmente dependente 

de suas dádivas e bênçãos e subordinada inteiramente às leis da 

natureza. 

Pensando dessa forma podemos perceber que todas as coisas são 

dependentes mutuamente e nada acontece isoladamente. 
Precisamos perceber, no nosso dia a dia, o quanto a nossa vida é 

dependente das bênçãos e dádivas da natureza, e do suporte 

de numerosas pessoas. 

5. 『ニューモラル 心を育てる言葉366 日』 

P. 282 作家の吉川英治氏（1892～1962）は、次のように述べて

います。「もう両親はおらぬが、私は両親に会おうと思えばいつ

でも会えるのです。それは私の脈をみるのです。私の体の中に、

いつでも両親も祖先も生きていてくれるのですから、誰でも両親

に会おうと思えば何時でも会えるのです――」 

5. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral”  

Pág. 282: O escritor Eiji Yoshikawa(1) (1892-1962) afirmou o se-

guinte: “Meus pais já são falecidos, mas posso encontrá-los a qual-
quer momento, sempre que eu quiser. Basta sentir a minha pulsa-

ção. Meus pais e os meus antepassados estão presentes no meu 

corpo e então, se quiser, qualquer pessoa pode encontrar seus an-

cestrais a qualquer momento....”. 

Os pais e todos os ancestrais continuam vivendo no interior do 

nosso corpo. Nós estamos aqui e agora, com vida e desfrutando a 



– 9 – 

私たちの体の中には、両親も祖先も、脈々と生き続けています。

そうした代々の数多くの人々が、次の世代であるわが子を慈愛の

心で守り育ててきたからこそ、今こうして私たちはいのちをいた

だき、生きているのです。 

その親や祖父母、祖先とのいのちのつながりを感じるとき、私た

ちは「自分一人の力で生きているのではなく、生かされているの

だ」と感じ取ることができるのではないでしょうか。 

 

 

vida porque os inúmeros antepassados cuidaram os seus filhos com 

amor e carinho, dando-lhes a proteção e a educação. 

Quando sentimos esta conexão da vida com os nossos pais, avós e 

ancestrais, podemos perceber que “nós não vivemos apenas com os 

nossos próprios esforços; nós estamos sendo sustentados”(2). 

 

(1) Eiji Yoshikawa: 

 

 

Foi um autor japonês de romances históricos. No ano 

de sua morte, em 1962, era um dos mais conhecidos e 

populares escritores do país. Com a obra Musashi, ficou 

nacionalmente famoso alcançando depois tiragens ab-
solutamente inéditas na história do Japão, ultrapas-

sando a marca dos cem milhões de exemplares vendi-

dos no início da década de 80. A tradução(3) desta obra 

para o português (3 volumes, 1.832 páginas), conside-

rada a única integral no Ocidente, teve tiragem supe-

rior a 100.000 exemplares no Brasil.  

(3) Musashi é a obra dele que teve o maior número de 

versões traduzidas: 11 idiomas, entre os quais o In-

glês, Russo, Francês, Italiano, Espanhol, Português, 

etc.  

 

Adendo: Um episódio da vida de Eiji Yoshikawa, no refei-
tório do Hotel.  

 

6.補足資料 

質問 1 

「生かされている」を英語でなんて言いますか？ 

「人は生きているのではない。生かされているのだ」 

こういった表現を震災後よく耳にします。この「生かされている」とい

うのは英語で何と言ったら良いでしょうか？ 

Complemento 6.1: 

(2) “... estamos sendo sustentados” = Tentativa de expressar 

em português a frase “...生かされている” (Ikasarete Iru...)  

Textos encontrados em perguntas dos internautas: 

Pergunta 1: Como se diz "Ikasarete Iru" em inglês? 

Após um terremoto ou outros desastres naturais costuma-se ouvir muito a 

frase: “As pessoas não vivem...; elas estão vivas”. (Uma analogia com a 



– 10 – 

これって日本的な考えでしょうか？それとも欧米でもこういう言い方っ

てするんでしょうか？ 

回答 

欧米ではちょっと言い方が変わって、「～が人を生かしている」とか、

「～が人に生きることを許している」とか言う方が多いと思いますよ。  

「神が人を生かしている。」"God lets people live."  

「神が人に生きることを許している。」"God allows people to live." 

質問 2 

「人は大自然によって一定の期間生かされている。」って英語でなんて

言うの？ 

回答 

People are alive for a certain period of time thanks to the 

great nature. 

People are able to live for a fixed period due to the great na-

ture. 

最初の言い方では、”People are alive...” “People are able to 

live...”は、生かされていると言う意味として使われています。 

 

frase de alguns políticos num cargo: “Eu não sou ministro. Eu estou mi-
nistro”). Como se diz, em inglês, “Ikasarete Iru”? Seria uma expressão ti-

picamente japonesa? Fala-se dessa forma na Europa e nos EUA? 

Melhor Resposta: Na Europa e nos Estados Unidos, a expressão é um 

pouco diferente, e acho que muitas pessoas dizem: “...Fulano mantém as 

pessoas vivas” ou “...Fulano está deixando a pessoa viver”. Exemplos: 

“Deus deixa as pessoas viverem”.  “Deus permite que as pessoas vivam”. 

Pergunta 2: Como se diz em inglês a expressão: “人は大自然によって一

定の期間生かされている”? 

Melhor Resposta: 

People are alive for a certain period of time thanks to the great nature. 

(As pessoas estão vivas por um certo período de tempo graças à grande na-
tureza) 

People are able to live for a fixed period due to the great nature. (As 
pessoas podem viver por um determinado tempo devido à grande natureza) 

Conclusão: As traduções sugeridas não conseguem expressar plenamente a 
expressão japonesa Ikasarete iru. 

“Ikasarete iru...” significa: 

“...algo/alguém me mantém vivo (subentendendo-se que eu não estou vivo 
pela minha própria força)” 

“...algo/alguém me sustenta, me mantém vivo, me quer vivo...” 

“... estou sendo sustentado... estão me sustentando... estão me pro-
vendo/mantendo...” 

Donde optou-se por traduzir como “estamos sendo sustentados”.  

No entanto, estamos em busca de uma expressão mais próxima do real 

significado de Ikasarete Iru... 

Adendo sobre Ikasarete Iru...: Um episódio da vida de meu tio, 

quando jovem. 

- Fim -  


