
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 54, 07-mar-2022 

 
 

 
  



– 2 – 

   

  



– 3 – 

1.新版『道徳科学の論文』第 9 冊第 8 章最高道徳実行上の注意

条件（七七）誠意を尽くして干渉を行わず【九冊目 p.386】 

 

他人を教育するには、真に父母の心をもってこれを導かねばなり

ませぬ。しかしながら、その被教育者のなすところを見て、しき

りに干渉を加うることは不可であります。何となれば、いかなる

人にても長所と短所とがありますから、その短所に対してはある

程度まで注意を与えておくにとどむべきであります。すべて他人

の短所を狙《ねら》うときには、いかなる大人物にも他人から指

摘さるるようなことはありますから、尋常人に短所の多いことは

当然であります。すべていかなる人も万能力を有しておるものは

ないのであります。故に、他人に対してその人を完全に諸徳を具

足するように教育することは可なれど、その具足を強いて要求す

ることは苛酷《かこく》にして不可であります。 

In educating anyone, one must guide him with a truly parental mind. One should 

not, however, interfere frequently, closely observing what the person being 

educated does. Every man has his merits and demerits: one may only caution 

him about his demerits to a certain degree. A critical person would find fault 

even with the greatest man alive, so it is natural that an ordinary man has many 

defects. No one is omnipotent. It is therefore admissible if one tries to educate 

another so that he may be perfectly possessed with various virtues; but one 

should not forcibly impose the perfect possession of those virtues, for that would 

be cruel. 

 

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9 (inglês, Vol. 3, 

Sinopse da Moral Suprema - Número 8.77) 

Pág. 386: Dedicar-se com sinceridade, mas sem 

intromissão 

Ao instruir/educar alguém(1), devemos orientá-lo com 

sentimento verdadeiramente parental (como se você fosse 
pai/mãe). No entanto, não devemos interferir constantemente 

com o que o instrutor faz. Todas as pessoas têm seus méritos e 
deméritos (pontos fortes e fracos) e devemos chamar a atenção 

sobre seus deméritos somente até certo ponto. Quando 
focamos somente os pontos fracos, encontraremos defeitos até 

mesmo nas pessoas notáveis e honradas; então, é natural que 

uma pessoa comum tenha também muitos defeitos. Na vida 
cotidiana ninguém é um “super-homem” a ponto de reunir todas 

as habilidades. Portanto, é admissível que se tenha em mente 
educar/instruir uma pessoa para que ela seja perfeita e 

altamente virtuosa; mas, seria muita crueldade e até mesmo 
impossível, impor ou esperar que ela seja dotada dessas 

virtudes. 

 

(1) Obs: É no sentido bastante amplo. Está se referindo a todas as 

pessoas nessa função na sociedade como pais, tios, avós, irmão mais 
velho, professores, chefes, gerentes, no papel de 

instruir/educar/orientar alguém.   

1a.誠意を尽くして干渉を行なわず 

 

この格言は、人を育てるときの留意点を述べたものです。 

私たちは、人に物事を教えたり、仕事を頼んだりする場合、細かい点

まで干渉して自分の思いどおりにしようとしがちです。たとえそれが

好意から出たものであっても、その好意が相手に通じないで、かえっ

1a. Dedicar-se com sinceridade, mas sem intromissão  

Esta máxima descreve os cuidados requeridos na formação e 

desenvolvimento das pessoas. 

Quando nós ensinamos as coisas para as pessoas ou solicitamos 

alguma tarefa temos a tendência de interferir até mesmo nos 
pequenos detalhes visando a fazer prevalecer os nossos 

pensamentos. Mesmo que isso seja pela nossa boa vontade, 
essa intenção pode não ser compreendida e, ao contrário, 



– 4 – 

て仕事に対する意欲を失わせたり、不平や不満や反抗の気持ちを起こ

させることがよくあります。 

どのような人も、長所とともに短所をもっています。とくに短所や欠

点については、他人からそれを指摘されることは快《こころよ》いも

のではありません。したがって、他人の欠点を指摘する場合には、よ

ほど慎重《しんちょう》にしなければなりません。 また、細かい点に

ついての干渉は行なわないことが望ましいのです。 

最高道徳では、他人に助言をしたり指導をする場合、まず相手を深く

信頼し、その幸せを祈り、優しく温かい思いやりの心、すなわち真に

その人を育てようという親心で接するのです。次に、物事の正しい考

え方や方法を丁寧《ていねい》に教え、その後はみだりに干渉しない

で、本人が自発的に理解し体得するのを、焦《あせ》らずに見守るの

です。 

今日、家庭や学校において教育を混乱させている根本原因は、親や教

師にこのような親心が欠けていることにあるといえましょう。また、

職場や家庭の人間関係を難しくしているのも、結局、自分の尺度に相

手を合わせようとする利己的な心がはたらいているからです。したが

って、相手の欠点、短所を指摘するのではなく、むしろ思いやりの心

でそれを補っていくことが大切です。そして、相手の人格を尊重し、

誠意をもって接するのです。 

学者でも、政治家でも、実業家でも、その他すべて偉大な事業を成

《な》し遂《と》げた人には、最初にその人を発見し、育てた先輩が

あります。この先輩はその人以上、あるいはその人と同じくらいに偉

大な人物なのです。このように、優《すぐ》れた人物にして、はじめ

て将来性のある人を見いだすことができるのです。私たちは、つねに

自己の知徳を磨き、有能な人材の発見と育成を心がける必要がありま

す。 

右のような心づかいと行ないを累積すれば、温かい親密な人間関係を

生み出し、自他ともに成長することができるのです。 

 

podem, muitas vezes, dar origem à desmotivação ao trabalho e 

sentimentos de insatisfação e revolta. 

Todas as pessoas possuem qualidades e deficiências. Quanto às 

nossas deficiências e falhas, não é nada confortável sermos 
acusados pelos outros. Por isso, quando nos referimos aos 

defeitos dos outros, devemos fazê-lo com o máximo de cautela. 

E o desejável é não interferir nos pequenos detalhes. 

Na moral suprema, quando nós aconselhamos ou orientamos 
uma pessoa devemos – acima de tudo – confiar plenamente 

nessa pessoa, orar pela sua felicidade, e interagir com ela com 
sentimento de bondade e compreensão, ou seja, com autêntico 

sentimento parental de desenvolvê-la integralmente. Em 

seguida, devemos cuidadosamente ensinar os modos corretos 
de pensar e os seus métodos; depois disso, é preferível não 

interferir demasiadamente aguardando, pacientemente, que ela 

mesma compreenda e assimile os fatos espontaneamente. 

Pode-se dizer que a causa fundamental do caos atual na 
educação – tanto na família como na escola – reside na carência, 

nos pais e nos professores, desse tipo de sentimento parental. 
A dificuldade de relacionamentos humanos, na empresa e na 

família, é também decorrente de sentimentos egocêntricos, em 
desejar que os outros sigam os nossos padrões. Por 

conseguinte, em vez de apontarmos os defeitos e as falhas dos 
outros, é muito mais importante a atitude de preencher as 

lacunas suprindo-os com o espírito de bem querer. E, com todo 
respeito à personalidade da outra pessoa, interagir com 

sinceridade. 

Seja um cientista, seja um político ou um empresário, para todo 
aquele que alcançou uma realização notável há sempre um 

veterano que percebeu o potencial e contribuiu para a sua 
formação e desenvolvimento. Esse veterano é uma pessoa tão 

ou mais importante ainda. Dessa forma, são os dignos e os 
virtuosos que primeiro conseguem descobrir os potenciais e as 



– 5 – 

pessoas de futuro. Por isso, devemos sempre aprimorar a 

sabedoria e a virtude e dedicarmo-nos para a descoberta e a 

formação de pessoas talentosas. 

Com as práticas contínuas desse tipo de atitude mental e 
conduta poderemos edificar um relacionamento humano 

caloroso e sincero e buscar o crescimento mútuo. 

Do Kakuguen, págs. 124~125 

2.廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 

P.138 誠を尽くすということ 

あらゆる場面において、徹底して誠を尽くしていく―この姿勢を

保つことが何よりも尊いのではないでしょうか。誠とは真心であ

り、いつわりのない美しい心であり、相手を思いやる誠意である

といってよいでしょう。 

私たちは、何を行うにもただただ相手に対する誠意を尽くし、真

心を込めて取り組みたいものです。何らかの利益を自分に誘導し

ようとして、形式的に「よいこと」を行ってはなりません。何ら

見返りを求めない真っ白な心で世のため人のために尽くしてこ

そ、私たちが知らない間に犯してきた過去の過失を償うことがで

きるだけでなく、自分自身の人格が磨かれ、より完成した人間に

近づくことができるのです。 

道徳的行為を行う方法もまた、とことんまで誠を尽くしたあり方

でなければなりません。すなわち、時代や時機、場所、場合、相

手の立場や状態などを十分に考慮し、優しく、温かく、謙虚な心

で接するのです。そうした心を相手に移し植えることによって、

最大の効果を得ることができます。また、思うような結果が得ら

れなかった場合も決して相手を責めることなく、自分の誠意が足

りなかったことを反省し、相手の幸せを祈るように努めたいもの

2. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP 

Pág. 138: Significado de “dedicação sincera” 

A dedicação sincera — em todas as situações — é uma das 
mais preciosas atitudes que devemos buscar. A sinceridade é 

um sentimento autêntico, puro, límpido, de verdadeiro 

Omoiyari (1) à outra pessoa. 

Em todas as coisas que fazemos, seria muito desejável 

podermos dedicar a outras pessoas, com toda a sinceridade.  
Não devemos praticar “coisas boas” na aparência, na tentativa 

de obter alguma vantagem. É a prática do bem ao próximo — 
com sentimento puro, límpido e sem expectativa de retornos 

— que torna possível não só a compensação dos erros 
praticados despercebidamente no passado, mas também, o 

melhoramento da nossa personalidade e o desenvolvimento, 

como um ser humano. 

Os métodos para as práticas morais também devem estar 
acompanhados de toda a sinceridade. Tenha sempre 

sentimentos simples, sinceros e calorosos, observando muito 
bem as diferentes circunstâncias que envolvem a outra pessoa, 

como a “época”, o “lugar”, a “situação” e a “oportunidade” 
(2). Quando esses sentimentos são acolhidos pela outra pessoa, 

você também obterá o efeito máximo. Mas, mesmo que não 

obtenha resultados esperados, nunca se deve culpar a 
outra pessoa, aproveitando a oportunidade para refletir a falta 

de sua sinceridade e orar pela felicidade dela. Devemos ter a 



– 6 – 

です。動機、目的、方法のすべてにおいて誠を尽くしていくので

す。 

 

dedicação sincera na motivação, no objetivo e no método das 

práticas morais. 
 

(1) Omoiyari = Pensamentos, sentimentos e atitudes que decorrem de você colocar-se no lugar 

da outra pessoa; benevolência (Sobre o Omoiyari, ver material da Máxima número 28, de 06-set-

2021: 「一つの念いも一つの行いも仁恕を本となす」・Baseie cada sentimento e ato na 

benevolência).   

(2) Ver “Cuidados necessários nas práticas morais”, cap. 8 do livro Paradigmas de um milênio 

de respeito mútuo, pág. 85. Instituto de Moralogia do Brasil, 2013. 

P.146:干渉しすぎてはいけない 

他人を教育するときには、その人のお父さんやお母さんになった

ようなつもりで、誠心誠意導いていかなければなりません。真心

を尽くすことで、何事も相手の心に深く刻み込むことができるで

しょう。 

しかし、教育を施す相手に対して、あれこれと細かいところまで

干渉してはいけません。どんな人でも、長所と短所の両方を持っ

ているものです。当然ながら、短所を指摘されるのは快いことで

はありません。それをいちいち取り上げて「ああしなさい」「こ

うしなさい」などと干渉していたら、せっかく築き上げた人間関

係を損なってしまうことにもなりかねないでしょう。 

家庭や学校の教育において、「過干渉」が問題になることがあり

ます。親などが細かいところまで干渉しすぎることによって、子

供の精神が疲弊してしまうのです。干渉とは自分の価値観を押し

つけていることでもあり、そうした強制的な態度は、人の成長に

よくない影響を与えてしまうのでしょう。 

人の短所を見つけたときは、相手の人格を尊重しつつ、さりげな

く伝えて注意を喚起する、もしくは思いやりの心でこれを補う程

度にとどめておくべきです。もちろん教育は愛情を込めて熱心に

行いますが、干渉というほどにエスカレートさせてはいけないの

です。 

Pág. 146: Não devemos interferir demais  

Ao instruir/educar uma pessoa devemos agir com toda 
sinceridade, como se você fosse o pai ou mãe dela. Dando o 

melhor de si, com a verdadeira sinceridade, você será capaz – 
em todas as coisas – de sensibilizar bem o coração da outra 

pessoa. 

No entanto, você não deve interferir detalhadamente em quem 

está instruindo ou ensinando. Cada pessoa tem seus pontos 
fortes e fracos. É claro que não é nada agradável quando alguém 

aponta o seu ponto fraco. E, se além disso, ficar recebendo 
ordens como "faça isso" ou "faça aquilo" o bom relacionamento 

humano até então existente pode se deteriorar. 

O “excesso de interferência” pode ser um problema na educação 
familiar e escolar. A intromissão demasiada dos pais, nos 

detalhes, deixa a mente da criança exausta. A interferência é 
também a imposição de seus próprios valores.(1) Por isso, 

atitudes compulsórias desse tipo exercerão efeitos negativos no 

crescimento e formação de uma pessoa. 

Ao perceber as fraquezas de uma pessoa, temos que respeitar 
a personalidade dela e limitar-se a apenas casualmente tocar de 

leve no assunto, ou suprir — de coração — as suas lacunas 
(suprir as suas fraquezas)(2). Evidentemente a educação/ensino 

deve ser efetuada com intenso amor, mas sem muita 
intromissão. 



– 7 – 

(1) Veja a máxima 41: Não imponha aos outros as suas preferências 

no Complemento 4.1. (Ver Reunião no 10 em 17-mai-2021). 

(2) Veja a máxima 60: Humildemente procure suprir as deficiências 

alheias no Complemento 4.2. (Ver Reunião no 8 em 12-abr-2021). 

3.『ニューモラル心を育てる言葉 366 日』 

P.71:人
ひと

に忠告
ちゅうこく

をするとき 

人をたしなめようとするとき、気をつけなければならないのはど

んな点でしょうか。自分は正しいことを言っている、自分は悪く

ない ― そうした思いが強いときほど、自分の思いにとらわれ、

相手の気持ちや周囲の状況が見えにくくなります。 

しかし、相手の言動などの表面的な部分だけを見て責め立てるの

では、それがどれほど正しい忠告であっても、相手は「非難され

た」ということ自体に抵抗を感じるでしょう。 

誰でも自分のことを否定されれば、悲しく嫌な気持ちになるもの

です。 

そうして「心の扉」が閉ざされると、お互いを理解し合うことは

難しくなります。 

「心の扉」は「自分を理解してもらえた」と実感したときに開か

れ、そのとき相手への親しみや信頼が増していきます。自分の思

いを一方的に通そうとするのではなく、まず自分から、相手の心

や状況に思いを馳せることを心がけたいものです。 

 

3. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral”  

Pág. 71: Ao advertir as pessoas 

Quais são os cuidados necessários quando precisamos chamar 
a atenção de uma pessoa? Quanto mais você pensar que “Eu 

estou falando a coisa correta” ou “Eu não estou errado” – mais 

forte será o apego aos seus próprios pontos de vista e conceitos, 
e será difícil perceber a situação do seu entorno e do sentimento 

da outra pessoa. 

Por outro lado, por mais correto que seja o seu conselho, o fato 

de chamar a atenção de uma pessoa – baseado simplesmente 
nos seus aspectos superficiais como as palavras e atitudes 

certamente encontrará a resistência por parte dela, pelo simples 

fato de ter sido “cobrada/criticada”. 

Qualquer pessoa — quando é contrariada — fica com uma 

sensação desagradável, triste e magoada. 

E quando se fecham as “portas do coração” a compreensão 

mútua fica muito difícil. 

Quando você tem a percepção de que “foi compreendido...” a 
“porta do coração” se abre e a partir desse momento aumentará 

a sua predisposição em confiar na pessoa. Em vez de impor 

unilateralmente os seus pensamentos, deveríamos nos esforçar 
para — pensar primeiro na situação e sentimentos da outra 

pessoa. 

 

 



– 8 – 

4. 補足資料 

4.1. 格言４１: 自己《じこ》の好悪《こうお》をもって他《ひ

と》に強《し》いず 

 

この格言は、人に何かを勧《すす》めるときの心構えを述べたもので

す。 

私たちは、それぞれ立場や境遇を異《こと》にし、また、ものの考え

方、興味、関心など多くの点で異なっています。ところが日常生活に

おいては、このような事実を忘れ、自分本位の考えにもとづいて物事

を判断し、自分がよいと思うことを他の人に強要することがしばしば

あります。 

たとえば、自分が酒やタバコをやめれば、すぐに他人にも禁酒や禁煙

を勧め、よい健康法があるとそれを勧めたくなるものです。確かに禁

酒や禁煙、健康法などを勧めるのは悪いことではありません。しか

し、その場合、相手の気持ちや立場を思いやる心がないと、こちらの

善意が相手に押しつけがましく受けとられ、かえって迷惑《めいわ

く》やよけいな苦痛を与えることがあります。その結果、それまで順

調にいっていた人間関係にひびが入ってしまうことにもなりかねませ

ん。 

最高道徳では、決して自分の好悪《こうお》を強《し》いることな

く、相手の気持ちや状況をよく考えて、その人を徐々に開発するので

す。そして、相手がみずからの欠点や悪癖《あくへき》に気づき、そ

れをすすんで改めるようになることが望ましいのです。そのようにす

れば相手に喜んでもらうことができ、互いの人間関係もいっそう円満

なものになります。 

このことは、人心開発救済を行なう場合、とくに心すべきことです。

モラロジーは人類の安心と幸福を実現する学問ですから、一人でも多

くの人々に学んでもらいたいと願うのは自然なことです。ところが、

他人の立場や事情を理解しないで、むやみにモラロジーを勧めようと

すると、かえって相手の反感を招くような結果になります。つまり、

4. Complementos:  

4.1. Máxima 41. Não imponha aos outros as suas 

preferências  (Ver Reunião no 10 em 17-mai-2021) 

 

Esta máxima refere-se à atitude mental que devemos ter quando 
recomendamos algo às pessoas. 

Cada um de nós vive em situações e circunstâncias diferentes entre 

si, e é também diferente em muitos aspectos como na forma de 
pensar, nos temas de interesses e nas preferências. Mas, em geral 

esquecemos essa realidade da vida cotidiana e frequentemente 
julgamos as coisas com base no pensamento centrado em nós 
mesmos, impondo ou cobrando dos outros os mesmos valores que os 

nossos. 

Por exemplo, quando nós deixamos de beber ou de fumar, 

imediatamente passamos a sugerir essa mesma atitude aos outros, e 
se descobrimos um regime alimentar saudável, logo queremos 
também recomendá-lo às demais pessoas. Parar de beber ou de 

fumar, ou sugerir um regime alimentar saudável não é certamente 
uma coisa nociva. Mas, se não tivermos nesse caso o cuidado de levar 

em consideração os sentimentos e a situação da outra pessoa, a nossa 
boa intenção pode não ser bem aceita por ela, resultando em 
constrangimentos, aborrecimentos e sofrimentos desnecessários. Em 

consequência, o relacionamento humano que até então não tinha 
problemas pode começar a se deteriorar. 

Na moral suprema procura-se auxiliar a pessoa no seu 
desenvolvimento gradativo, pensando muito bem na situação dela e 

nos seus sentimentos, sem impor as preferências. O desejável é a 
criação de uma situação em que a própria pessoa perceba os seus 

defeitos e vícios, e tome a decisão de corrigi-los espontaneamente. 
Se agirmos dessa forma a pessoa ficará satisfeita e grata e o 
relacionamento ficará ainda mais harmonioso. 

Isso é um aspecto muito especial que devemos ter sempre em mente 
quando nos dedicamos ao desenvolvimento e salvação da mente 

humana. É muito natural desejarmos que cada vez mais pessoas 



– 9 – 

動機や目的がどんなによくても、時機、場所、場合、方法を誤ると、

せっかくの努力も実を結ばないことになります。 

思いやりの心とは、何よりも相手の立場に立って考え、行動すること

です。たとえば開発のために相手の家庭を訪問する場合でも、食事

時、出勤前のあわただしい時間、仕事が忙しいとき、あるいは夜遅い

時間などは避《さ》けるべきです。このような配慮《はいりょ》は、

一見些細《ささい》なことに思われるかもしれませんが、きわめて大

切な道徳なのです。 

venham a estudar a moralogia, por ser uma ciência que visa a 
realização da tranquilidade e felicidade da humanidade. No entanto, a 
atitude de ficar sugerindo a moralogia indiscriminadamente 

desconsiderando a situação e as circunstâncias das outras pessoas, 
pode resultar na antipatia e reação delas. Ou seja, por melhor que 

seja a nossa motivação e o objetivo, os esforços despendidos não 
renderão frutos se errarmos em relação à oportunidade, o lugar, a 
situação e o método. 

Dedicar atenção e consideração ao próximo significa, acima de tudo, 
agir pensando na situação da outra pessoa. Por exemplo, quando tiver 

que visitar a família de uma pessoa visando a auxiliá-la no seu 
desenvolvimento pessoal, deve-se evitar o horário das refeições ou de 
saída para o trabalho, horário de expediente ou alta hora da noite. 

Esse tipo de cuidado pode parecer insignificante, à primeira vista, 
mas, é uma prática moral extremamente importante. 

Do Kakuguen, págs. 98~99 

4.2. 格言６０: 他人《たにん》の欠点《けってん》我《われ》こ

れを補充《ほじゅう》す 

 

この格言は、人間関係を円滑《えんかつ》にするための心構えを説い

たものです。 

世の中には完全無欠な人はいません。だれでも長所とともに短所をも

っています。ところが私たちは、他人の欠点を見つけた場合、得意に

なってそれを指摘したり、非難や攻撃《こうげき》をすることがあり

ます。ときには、そうすることが正しいことであるかのように錯覚

《さっかく》することさえあります。 

しかし、欠点や短所を暴《あば》かれて喜ぶ人はいません。指摘され

た人は、怒りや憎《にく》しみを覚《おぼ》えて反発したり、心に深

い傷を受けたり、ときにはその傷が原因となって人間不信に陥《おち

い》ったりすることもあります。いずれにしても、人の欠点や短所を

指摘し暴露《ばくろ》するということは、人間関係を悪化させること

になります。 

4.2. Máxima 60. Humildemente procure suprir as 

deficiências alheias (Ver Reunião no 8 em 12-abr-2021) 

 

Esta máxima diz respeito às posturas e estados de espírito que 
promovem a harmonia nos relacionamentos humanos.  

Não existem pessoas perfeitas – isentas de falhas e deficiências. 

Todas as pessoas possuem qualidades, e também, as deficiências. No 
entanto, quando descobrimos falhas ou defeitos nas pessoas, 

gostamos de comentar, apontar, ou censurar, criticar e atacar essas 
deficiências. E às vezes nos equivocamos pensando que são estas as 
atitudes justas e corretas.  

Mas, ninguém fica contente com acusações de defeitos e falhas. Quem 
é acusada costuma reagir com ódio ou raiva, ou se sente 

profundamente ferida; e estes ferimentos podem criar nela a 
desconfiança e o descrédito nas pessoas. De qualquer forma, a atitude 
de apontar e expor os defeitos e as falhas das pessoas acaba 

prejudicando o relacionamento humano.  

Além disso, quando procuramos suprir as falhas e deficiências de uma 

pessoa, frequentemente o fazemos resmungando, mal-humorados, 



– 10 – 

また一般に、他人の欠点や不足を補うような場合でも、不満の心を抱

《いだ》き、愚痴《ぐち》を言いながら行なうことが多いのです。そ

れでは相手からは喜ばれず、自分自身の品性も高めることはできませ

ん。 

「他人《ひと》は自分の鏡」といわれるように、私たちは他人の中に

自分自身の姿を見るのです。たとえば他人が高慢に見えるのは、自分

にも高慢心があるからです。つまり、他人の欠点や短所が気になると

いうことは、自分の中にも同様の欠点や短所があり、それを気にして

いるということです。 

そこで最高道徳では、他人の欠点や短所に気づくことがあっても、そ

れを直《ただ》ちに指摘し非難するのではなく、相手の幸せを心から

祈って力の及ぶ限り真心をもってその欠点を補おうと努力するので

す。しかし、やむを得ず注意しなければならない場合には、決して相

手を責めるのではなく、自己に反省しながら、その不足を補っていこ

うとする思いやりの心で当たるのです。 

たとえば夫婦が互いに補い合って生活すれば、愛情と信頼はいっそう

深まり、幸せな家庭を築くことができます。また職場においても、補

い合うという精神で仕事をすれば、強固な信頼と協調の関係が生ま

れ、何事も円満に運びます。 

このように、他人の欠点を補うという精神は、自己の品性を向上させ

るとともに、人間関係を円滑するのです。 

 

insatisfeitos e descontentes. Essa forma de agir não resultará na 
alegria dessa pessoa e nem estaremos elevando o nosso caráter. 

Como bem diz o ditado “Os outros espelham a nossa imagem” – é no 

interior das outras pessoas que podemos ver a nossa própria imagem. 
Por exemplo – se notamos que uma pessoa é convencida –, é porque 

nós também possuímos o sentimento de convencimento. Ou seja, 
quando os defeitos e as falhas alheias nos incomodam é porque nós 
também temos semelhantes defeitos e falhas que nos incomodam.  

Na moral suprema, portanto, mesmo quando percebemos os defeitos 
e as falhas alheias, evitamos censurá-los ou apontá-los 

imediatamente, procurando – de coração – dedicarmo-nos para 
compensar essas deficiências e orar para a plena felicidade das 
pessoas. Quando for inevitável chamar a atenção de alguém devemos 

fazê-la de coração, acompanhada de nossa própria autorreflexão e 
sentimento de suprir a deficiência dessa pessoa, e nunca usar o 

sentimento de acusação ou cobrança. 

Por exemplo, se o casal viver com o sentimento de complementar-se 
mutuamente, o amor e a confiança aumentará e conseguirá construir 

um lar feliz. Numa empresa, da mesma forma, o sentimento de 
complementar-se mutuamente resultará num elevado espírito 

cooperativo e de confiança global que fará todas as demais coisas 
transcorrem harmoniosamente. 

E assim, o sentimento de compensar a deficiência e a falta alheia 
proporcionará um relacionamento humano harmonioso promovendo a 
elevação do nosso próprio caráter. 

Do Kakuguen, págs. 136 ~ 137 

 

– Fim – 


