
– 1 – 

Referência Bibliográfica básica da Máxima 22, 14-fev-2022 

 
 

 
  



– 2 – 

 

  

  



– 3 – 

1. 新版『道徳科学の論文』 第 9 冊第 8 章 最高道徳実行上の注意条件 

P.330 （九）全く物の欲を離れ更に我慢なし 【九冊目 p.330】 

 物欲は人間の品性の最も下劣なることを現すものなれば、従来普通道徳においてもこ

れを排斥しております。しかるに高慢・我慢もしくは剛情等はこれを許してあります。

しかしながら、最高道徳ではこれをも許さぬのであります。何となれば、物欲は人類の

平和を害し且つ幸福を害するはもちろんなれど、この高慢・我慢・剛情もまた同様の結

果を生ずるからであります〈第一巻第十四章第七項参照〉。 

Attain complete detachment from material desire, also from perseverance. Since 

material desire reveals human nature at its basest, it is already rejected by conventional 

forms of morality, which, however, permit pride, perseverance, obstinacy and the like. 

Supreme morality, on the other hand, does not acknowledge these—because these too 

cause harm to human peace and happiness as of course does material desire. 

 

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9  

Pág. 330: Buscar o desapego completo de desejos materiais, e 
também, o de reprimir os desejos (sem perseverança, sem 
gaman(1)) 

Como a ganância material é a manifestação do mais baixo nível de 
caráter, ela já é rejeitada pelas formas convencionais de moralidade 

(moral comum) que, no entanto, toleram o orgulho/vaidade, 
perseverança/Gaman(1), obstinação/teimosia e similares. Mas, a 
moralidade suprema, não a tolera — porque todas elas também 

prejudicam a paz e a felicidade humanas, da mesma forma que a 
ganância material. (Ver Tomo 1, Capítulo 14, Parágrafo 7) 

Gaman (我慢) = Não há uma tradução adequada para esta palavra 

japonesa. Ver Complemento 6.2: Sobre os conceitos de Gaman 

1a. 格言 (22) 全《まった》く物欲を離れさらに我慢《がまん》なし 

 

 この格言は、物質的および精神的欲望を克服《こくふく》することの重要性を述べた

ものです。 

 ここにいう「物欲」とは、いわゆる欲望のことです。私たちは、自己を保存し発達さ

せようとする生理的、社会的、精神的欲求をもっています。この欲求そのものは善でも

悪でもありません。しかし、この欲求が生存、発達に必要な程度を超えて自己中心的に

はたらくとき、それを欲望といいます。 

 私たちが病気をするのも、欲望がその原因となっている場合があります。たとえば生

理的欲求の一つである食欲を考えてみても、これが過度にはたらいて暴飲暴食《ぼうい

んぼうしょく》をすると、健康を害する結果となります。また最近は、心身症や神経症

などの心の病気が多くなっています。これらはいわゆるストレス（精神的抑圧《よくあ

つ》）が主要な原因で、我慢や強情《ごうじょう》、負《ま》け惜《お》しみなどの心

が強いほどストレス状態に陥《おちい》りやすいのです。 

1a. Máxima 22: Buscar o desapego completo de desejos materiais, e 
também, o de reprimir os desejos 

Esta máxima mostra a importância de superar a ganância material e espiritual. 

O “desejo material” aqui mencionado é na realidade a nossa ganância, expressão 

de desejos desenfreados. Todos nós temos desejos fisiológicos, sociais e espirituais 

que visam a nossa própria preservação e o desenvolvimento. Esses desejos, por 

si só, não representam nem o bem nem o mal. E dá-se o nome de ganância aos 

desejos que superam o limite necessário à nossa sobrevivência e desenvolvimento 

e que agem de forma egocêntrica. 

Quando ficamos doentes, por exemplo, em alguns casos a ganância tem sido a 

causa. O apetite – que é uma das necessidades fisiológicas – pode comprometer 

a saúde quando comemos e bebemos de forma exagerada. E na atualidade, a 

incidência de doenças da mente como a neurose e a depressão está se elevando 

significativamente. Estas doenças decorrem do estado de estresse (opressão 

mental) e quanto mais forte na pessoa o sentimento de teimosia, ou de suportar, 

ou de “não aceitar a derrota”, maior será a tendência de ela entrar em estado de 

estresse. 

Em geral a “ganância material” não é bem aceita, mas, temos a tendência de 

tolerar a “ganância mental” tais como os sentimentos de paciência, ou de reprimir 

os desejos, ou de insistir para “não admitir a derrota”. Sobretudo o sentimento de 



– 4 – 

 物質的欲望は一般にもよいことと考えられていませんが、忍耐、我慢、負け惜しみな

どの精神的欲望は容認《ようにん》される傾向があります。ことに我慢や忍耐は、「あ

の人は我慢強い人だ、忍耐強い人だ」といわれるように、道徳的によいことと考えられ

ています。しかしその場合、心の中に潜《ひそ》む利己心は問題にされていないので

す。欲望は、自己中心的にはたらく利己心の表われですから、欲望の強い人は物事を公

平に判断できず、相手の立場を考えることも、相手の心を理解することもできないので

す。これでは、円滑《えんかつ》な人間関係を築くための思いやりの心や反省の心は生

まれてきません。その結果、自他の幸福を実現できず、社会に対立と混乱を引き起こす

ことにもなります。 

 現代は欲望が解放された時代であり、物質主義、享楽《きょうらく》主義をはじめ、

その他さまざまな主義が蔓延《まんえん》しています。その中で私たちは、人生の正し

い基準を見失い、欲望の充足《じゅうそく》を当然のことと考えて生活しています。し

かし、私たちが心身を健全に保ち、一人ひとりの人間性が真に尊重される豊かな社会を

つくりあげていくためには、欲望を克服して、生理的にも心理的にも自然の法則に適

《かな》った生き方をすることが大切です。私たちは、日々の生活の中で最高道徳を実

行して、他人を愛する心、感謝する心、反省する心の高揚《こうよう》に努めなければ

ならないのです。 

 

paciência ou de reprimir os desejos tem sido considerado uma qualidade moral, 

dotado de uma capacidade de “resistir às tentações e suportar pacientemente”. 

Mas, ocorre que nesse caso o sentimento invisível de egoísmo está sendo 

ignorado. A pessoa com forte ganância não consegue julgar e discernir de forma 

justa, e muito menos, compreender a situação de outras pessoas ou colocar-se na 

situação delas, porque a ganância é a manifestação do egoísmo agindo 

egocentricamente. Não surgirá nessa pessoa – dessa forma – sentimentos de 

reflexão ou de bondade para com o próximo, necessários para construir um 

relacionamento humano harmonioso. Como resultado, não conseguirá 

concretizar a felicidade – nem a própria nem a de outras pessoas – podendo até 

provocar confrontos e desordens na sociedade. 

Vivemos atualmente a era da liberação da ganância, a começar pelo materialismo 

e hedonismo
1

 e de diversas outras doutrinas que estão proliferando. Diante essa 

realidade, perdemos o correto referencial para a vida achando tudo muito natural 

vivermos em busca de satisfação das ganâncias. É muito importante, entretanto, 

superarmos a ganância e vivermos mais de acordo com a lei da natureza – 

fisiológica e mentalmente – se quisermos garantir a saúde física e mental e 

construir uma próspera sociedade, de verdadeiro respeito à natureza humana de 

cada um. Na nossa vida cotidiana devemos praticar a moral suprema, dedicando-

nos à elevação da espiritualidade e dos sentimentos de amor ao próximo, de 

gratidão e de reflexão. 

Do Kakuguen, págs. 60~61 

2. 新版『道徳科学の論文』 第 7 冊 第 14 章 第 7 項 第 8 節 

P.191 第八節 最高道徳の実行的原理は自我の没却によりて実現せらる  

 

『論語《ろんご》』に孔子《こうし》の品性を記して、孔子は四つを絶つとして、

「意《い・わがこころ》なく必《ひつ》なく固《こ》なく我《が・わがみ》なし」とあ

るのです〈第十二章孔子の神に対する信仰の条参照〉。キリスト教にも悔い改めとは自

己中心より神を中心とする精神に改むることをいい〈第十二章第五項第四節参照〉、次

に、仏教にも菩薩《ぼさつ》は全く自我なくしてその精神も肉体もともに仏の知恵の中

に没入しておるということがあります〈第十二章第六項第九節参照〉。これは人間の幸

福享受上、実に重大な道徳上の信条であるので、いわゆる聖人はみなこのとおりであっ

2. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol.7, Tomo 1, Capítulo 14, 
Parágrafo 7 

Pág. 191: (8) Os princípios práticos da moral suprema são 
concretizados com a renúncia ao egoísmo 

 

 

      Trecho muito extenso.  

      Não foi traduzido. Será apenas comentado rapidamente... 

 

                                                           
1 Hedonismo = Doutrina que afirma ser o prazer o supremo bem da vida humana. 



– 5 – 

て、この一条件の具備するとせぬとは、聖人であるとないとの区別を生ずる標準になる

のです。しかるに世人はこれを軽々に看過《かんか》し、且つ自我の没却という意味を

誤解して今日に至っておるのであります。 

そもそも自我の没却とは、自己の不完全なる先天的及び後天的原因に基づけるところ

の自己の精神を棄却して、神〈本体〉の本性すなわち自然の法則に適合するように改心

することをいうのです。すなわち宗教語をもっていえば、自己の解脱《げだつ》に当た

り、もしくは自己の救済さるることに当たるのです。故に自我の没却ということは、物

質的に無一物になれとか、もしくは形式的にみだりに頭を下げよとかいうような小事で

はないのです。しこうしてもっぱら人間の品性に関することであるのです。すなわちか

かる精神を完成することが自己の最高品性の完成で、且つ天爵享受の方法であるという

のであり、これが一切の人爵亨受の原因を成すものであるのです。かくてこの自我を没

却して、神の心に同化し、自然の法則に絶対的に服従するということによりて、最高道

徳実行の基礎的原理は実現さるるのであります。この自我の没却がなくては、他にいか

なる最高善を行うも、最高道徳の実行は成り立たぬのであります。そこで自我を没却し

て、神の心に同化し、自然の法則に服従するという精神の確定が神に対する信仰とな

り、神の慈悲心の体得となり、伝統及び準伝統に対する服従となり、人心の開発もしく

は救済をなす精神の原動力となり、最高品性の完成となり、天爵の享受者となり、真に

神に救済されたる人間となるのであります。しかるに自我没却の方法はいかにといえ

ば、これは第一、伝統もしくは準伝統に服従し、第二、人心の開発もしくは救済をなす

ことであって、これによりて自然にその偉大なる品性が形成さるるに至るのでありま

す。すなわちかくのごとく自我の没却が神の慈悲心の体得となり、自己の品性及び開運

成就の根本原因となるのでありますから、人間の真の永久の幸福は形式的もしくは物質

的に単に正義もしくは道理にのみ依拠して、善事もしくは最高善事に努力するとかもし

くはこれを援助するとかだけでは得られぬのであります〈ただしここの記事は正義もし

くは道理を否認するものにあらず〉。更に詳《つまびらか》にいえば、自我を没却して

終始一切を伝統の命令もしくは指導に信頼して疑わぬという純粋至誠の精神に依拠する

のであります。何となれば、およそ伝統というは神の代表者であり、ことに精神的伝統

は全く神の精神を伝えておるはずのものであれば、その伝統の長者に信頼して疑わぬと

いうことが、すなわち最高道徳に当たるからであります。しこうしてこの精神と態度と

を欠けば普通道徳以下に堕《お》つるので、肉体・寿命及び運命に特殊の偉大なる結果

を見るというごときことは出来ぬのであります。およそ人間に自我の存在するときに

は、何事にも直ちに正義の主張をなすのです。かくのごとき人はただ単に事業の成功の

みを念としておるのですから、その自我の存在と正義の主張とが伝統の人の苦心を招き

はせぬか、且つ一般人の苦痛となりはせぬかということには深く考え及ばぬのでありま

す。故に結局、これはかの資本主義にて物質を偏重し、人格を無視する弊と同じ径路を

行く人となりおわるので、多くの人の父母とはなり得ない人であるのです。されば、か

 

 

 

 

 



– 6 – 

かる人間の行為はその人に真の慈悲心なく真に救済されておらぬということを表してお

るのであります。また自我強くして、同情・親切もしくは義侠心《ぎきょうしん》はあ

りても、慈悲の心なき人は、すべての営利事業はもちろん、人心の開発もしくは救済の

事業のごときものをまで、みだりにその輪郭《りんかく》を大きくしようとするのであ

ります。元来、すべての事業に対する最高道徳的方法は自我を棄《す》てて真の慈悲心

に立脚し、小さいことを完全に慈悲心にて成し遂げ、然《しか》る後に徐々にこれを大

きくし、しこうして正義をもってその慈悲心を調節して進み、且つ自己の事業のみなら

ず、自己の健康・寿命もしくは子孫の方面にわたりて広く考慮し、もって円満なる幸福

を収むることを期するのであります。すべて何事に当たりても軽率にこれを取り扱い、

他人のなせることを軽々に変更することのごとき、もしくは不親切にして周到の注意を

欠くことのごときは、みな自我の強くして慈悲心のなきことを表しておるのでありま

す。かくて世界に永遠の平和を造り出すには、聖人の教訓に従い、人間の自我を一掃せ

ねばならぬのでありますから、前記のごとくに自我没却の人すなわちいっさい伝統に信

頼する人と、かの自我主張の人とが、自然にその運命に相違を生じ来たることは当然で

ありましょう。しかし伝統に非常の悪事あらば、これを救うことは可なれど、そうでな

いことに下の人のみだりに上の人のなすことに干渉することは最高道徳にてはこれを認

めぬのであります。さてかくのごとく伝統を尊ぶ理由よりして、ここに特に注意すべき

ことは、国家的伝統と家の伝統とは先天的に定まるものなればやむを得ざれど、精神伝

統は幾分か後天的に自己の自由に定め得べき性質のものなれば、最初においてこれを選

ぶことがすこぶる必要であるのです。しこうしてとにかく、この自我没却の原理は、人

間一生の努力が真にその人の運命を開く原因を成すか成さざるかの分岐点なれば、人間

の物質的及び精神的生活上、実に重要なることであるのです。 

それ然《しか》り、しこうして従来日本の普通道徳にては、金銭もしくは物品に対す

る物質的欲望をば、これを陋劣《ろうれつ》なる精神作用の結果として排斥しておりま

したが、日本語にていわゆる高慢心もしくは自負心〈日本語の高慢心もしくは自負心の

ことは後文に詳《つまびらか》に説明してあります〉のごとき人間の精神的欲望に対し

てはこれを寛容したのであります。且つ特にこれを美《うる》わしき道徳のごとくに考

えた場合もあったのです。たとえば、徳川《とくがわ》時代における頑固なる武士もし

くは侠客《きょうかく》に対してこれを称揚せしごときであります。しかるに最高道徳

は物質的欲望はもちろん、かかる精神的欲望も全然これを排斥するのであります。何と

なれば、この精神的欲望は、一面には、物質的欲望の原動力であり、他の一面には、す

べて平和に対する破壊的要素を含んでおるからであります。故に今日から見れば、無形

の精神的欲望はこれを物質的欲望に比すれば、むしろその害毒は甚だしいのでありま

す。しかしながら、たとえば、大久保彦左衛門《おおくぼひこざえもん》とか、幡随院

長兵衛《ばんずいいんちょうべえ》のごときは、その時代における不正者を抑制する一

つの道具であったので、毒をもって毒を制する意味より歓迎されたので、その意味よ



– 7 – 

り、当時においては道徳的と認められたのでありましょう。故に今日においては、かか

る精神的欲望の特に強き人はもちろん、尋常の精神的欲望を持つものといえども、これ

を全く断除せねば、その人は真の幸福に到達することが出来ませぬ。すなわち疾病を治

し、健康を維《つな》ぎ、長寿を得、併せて開運に達することは出来ぬのであります。

且つかかる人は他人及び一般社会の害になるのであります。かのソクラテス及びキリス

トのごときは、多少外形においては圭角《けいかく》あるも、その精神生活においては

全く神の心に一致しておったので、その結果が後日に偉大なる感化力となった次第であ

ります。しこうしてかくのごとく自我を没却するときには、全く自己の権利も人格も喪

失するように考うる人あれど、それは大なる誤りであるので、かくのごとく自我を没却

して、自然の法則に従うた人がかえって偉大なる人格者となり、また偉大なる権利を与

えられ、且つその子孫あるものは、それが万世一系に永続しておるのであります〈さき

に述べたる義務先行説参照〉。更にこれを詳《つまびらか》にいえば、自我を没却する

も自己の既得の自由及び権利を失うことはないのみならず、これがためにその人格を高

めし結果は、未来においてかえって他の人より更に大なる自由と権利とを獲得すること

を得るに至るのであります。もとよりたとい相手方が不正であっても、もしくはその住

するところの社会の人々が不正であっても、わが精神に自我を没却して慈悲の心になる

ことは毫《ごう》も損害を蒙《こうむ》ることはないのみならず、かえって自己の高き

人格はその不正の相手方もしくは一般社会を感動させて、自己の自由と権利とはかかる

場合においてもますます増加するのみであります。しかしながら、万一非常の場合にお

いては、たとい自我を没却して慈悲になり了《りょう》しておっても、自己の正当防衛

もしくは真理擁護のためには、正義に訴えて行動することあるはもちろんであります。

いかなる場合にも屈従するというような教えではないのであります。なおこのことは第

十五章第二項第五節に、ドイツの社会学者ジンメル氏（Georg Simmel）の説が引いてあ

りますから、必ずこれを御参照あらんことを乞《こ》います。 

かくてひとたび精神的欲望を抛《なげう》ち、自我を没却したらんには、その自己の

心たちまち非常に平和となり、その人格は円満となって、真に愉快に社会に生存するこ

とが出来るのであります。 

以上の理由により、従来の普通道徳における謙遜《けんそん》は美徳なれど、剛情の

ためみだりに謙遜して、時間を空費し、他人を苦しむることのごときは今回の最高道徳

にては是認せぬのであります。且つ真の誠意あるにあらずして、群集心理的に、一時の

我慢心を発揮して、通常人々の嫌うようなことを競争的に行うごときこと、もしくは故

意に味わいの悪き飲食物を多人数集合の中にて競《きそ》い食《しょく》して、自己の

我慢心を誇るがごときことはみな甚だしき愚かなこととして斥《しりぞ》くるのであり

ます。かかる苦痛もしくは不快のことに対してこれに従事するものなき場合、もしくは



– 8 – 

これを飲食するものなき場合に、真に慈悲の心をもって自らこれに当たるときには、そ

の努力は神の心に合致して、道徳上実に尊ぶべきことになるのであります。 

このほか日本には、前記高慢の語に類似したる「我慢」という語があります。この我

慢という語は高慢とその動機を同じくして、ある場合には高慢心もしくは自負心と同義

に用いらるれど、あるときには忍耐もしくは克己《こっき》と同義に用いらるることも

あります。しかしながら、我慢の本義は日本語の剛情もしくは負《ま》け惜《お》しみ

〈日本語の負け惜しみは英語に適訳なし。負けたことを口惜《くちお》しく思うの意〉

ということであるので、自我の主張の甚だ強きことを表現する語として用いられており

ます。それ故に、人間の我慢心は人間の欲望の最も強烈なることを表し、その精神の曲

がれることを表すものであります。この我慢心の強き人は、たとい、その形の上は正直

であっても、温和であっても、もしくは従順であっても、それはみな偽善であって、緩

急の際、もしくは自己の畏《おそ》れ敬うような人のおらぬ場合に当たっては、自己の

わがままを押し通そうとするのであります。かくのごとき者は、過失をたびたび繰り返

すことあり、上の人より一度二度命令せられたることをも直ちに行わず、一回二回訓戒

されたることもこれを実行せず、ことに自己の健康その他自己の幸福になることにつき

ては、自己のことは自己これをなすという心使いをもって、他人の注意を無視する傾向

があるのです。ことに老人もしくは病人のごとき身体に苦痛あるものの命令は、僅々

《きんきん》一、二分間においてもしばしば変化するのであります。しかるに我慢心あ

るものは慈悲はもちろん、惻隠《そくいん》の心もなきが故に、かかる場合において

も、その命令に不平を懐《いだ》き、プロンプトネス（promptness）の行動を執《と》

らぬことがあるのです。よってかかる人は自己に幸福なく、且つ他人に不快を与え、社

会の平和を害するに至るのであります。日本語に「素直《すなお》」という語がありま

すが、これは正直・温和及び従順を併せ持ちたるごとき精神及び行為の状態を表す意味

を有するものであります。すなわち我慢の人は、たとい翻然《ほんぜん》改心すること

は出来ずとも、少なくともかかる意味の素直の人とならねば、その前途は全く暗黒であ

りましょう。なお我慢心強きものは利己心強きが故に、大事を小事と思い誤り、もしく

は美《うる》わしきことを汚きことと思い誤り、常に眼前の小利益もしくは小名誉に迷

いやすく、極めて小なる交際上の送迎とか、病気見舞いとかのごときことを主となし

て、最高道徳を研究するとか、人心を開発するとか、救済するとかいうような大事件を

等閑に付するのであります。そうしてその人はついに伝統とか、最高道徳の実行者側の

信用を失い、ついに最初の一回二回の誤れる行為が原因となって、十年二十年後にはそ

の人の運命に非常なる差を生ずるに至るのであります。且つかかる人は、その器量《こ

ころのひろさ》いたって小さく、他人のなせることに満足し得ず、すべて自己の意思を

発揮せんとするので、自ら苦労してかえって人望を失うに至るのです。結局、かかる人

は学問もしくは才知あり、正直にして終身努力するも、偉大とか幸福とかいうごとき域

に達し得ぬのであります。このほか、自分の発案したこと、研究したこと、経歴したこ



– 9 – 

とをたびたび繰り返して話題に上《のぼ》するごとき人は、一種の負け惜しみの強いこ

とを表しておるのであります。ただし人心を救済する至誠心にて自分の過去の経験を話

すごときことは、これとその動機が異なりますから、彼此《ひし》混同せぬように注意

すべきであります。 

このほか、日本語の「遠慮」という語は羞恥《しゅうち》・躊躇《ちゅうちょ》・気

兼《きが》ね・謙遜《けんそん》及び儀式ばる等のごとき精神及び行為の状態を表す語

でありまして、かかる態度は道徳上甚だ重要な価値を有するのであります。しかし従

来、その表現は多く人間の我慢心と関連しておるのであります。それ故に日本において

も今日にては、「あの人は遠慮深き人である」といわるるときには、直ちに「我慢心の

強い人、交際するに骨の折れる人、真の慈悲心のない人、油断のならぬ人」というよう

なことを連想さするような感じを人に持たするようになっておるのであります。故にか

かる人がひとたびその精神作用を最高道徳的に改めて、慈悲心をもって遠慮の形式を実

行せば、自他ならびに第三者ともに幸福を享《う》くることになりましょう。 

以上述ぶるがごとき理由によりて、他人の精神作用もしくは行為を見て、かの人は高

慢・我慢もしくは不親切な人と断ずるのは、その実はかえって自己に高慢心・我慢心の

存在することを示すものであります。もし他人の高慢・我慢その他の不道徳を見聞した

ならば、むしろ自己を空《むな》しくして、これを自己に反省すべきであります。かく

のごとくにして、その不合理なる人を譏《そし》ることなく、神の心に一任して、一切

の事みな自然の裁判を待つ心使いをなすべきであります。されば、かくのごとき高慢心

の存在するということは、実に慈悲心の存在せぬことを証するものであって、かくのご

とき人は、他人の疾病もしくは不幸を見聞するときには直ちにその人を軽蔑《けいべ

つ》し、真にこれを救済せんとする心が起こらぬのであります。この故に、かかる人物

は最高道徳をもって他人の精神を救済せんとすることあるも、決してその目的を達し得

ぬのであります。されば、いやしくも最高道徳の実行者は、いかなる場合にも、何事も

十分に自己に反省せし上に行動せねばならぬのであります。かの普通の作業、たとえ

ば、家業・職務・学問の研究・物品の製作・裁縫・料理・洒掃《さいそう・そうじ》等

のごときことは自我の多き人にても、その才知さえあれば、不完全ながら幾分か出来ぬ

ことはなけれど、生きたる人間の精神的もしくは肉体的に関係ある仕事に至っては、自

我のある人となき人との所作《しょさ》は、たちまちにこれを受くる人の感情に大なる

相違を与うるのであります。すなわち老人もしくは病人に対する看護のごとき、小児に

対する保護のごとき、理髪・入浴・食事の給事・マッサージもしくは旅行の際における

随行のごとき、自我を没却せる慈悲心ある人物の至誠は、老人・病者もしくは小児はも

ちろん、何人《なんぴと》をも甦《よみがえ》らする力を有するのであります。特に老

人と病者とは、たとい精神的伝統に立つごとき積徳の人にても、その肉体の苦痛はおの

ずからその精神を荒々しくするものなれば、これに対して奉仕するものは、最も自我没

却の人ならでは完全に出来ぬのであります。万一、叱責《しっせき》を蒙《こうむ》る



– 10 – 

場合にても、不平を懐《いだ》かぬのみならず、一々これを感謝して更に深く自ら反省

し、誠を尽くして奉仕せねばならぬのであります。かくてはじめて年若き人もしくは低

き地位の人が出世の緒《いとぐち》を得るのであります。 

なお終わりに一言付記すべき実際問題があります。それは従来社会に存在するところ

の種々の団体においては、人格を無視する事実ありとの批難がありますが、宗教団体の

一部分においても、ある意味においては、自我没却の信徒に対して終始全くその人格を

無視することがあるのです〈具体的のことはこれを略す〉。しかるにいま最高道徳にお

いては、その人の自我を没却させて新たに神もしくは聖人の心を体得することを要求す

れど、その被救済者の新人格に対しては極めて深き尊敬を払い、その新人格に基づきて

行動するところのその人の功績をば、必ずこれを認めてこれを尊重するのであります。

故に万一、その人が最高道徳の団体のために尽力することありとせば、団体は終始その

人及びその人の子孫の幸福に対して、直接間接種々の方法をもってこれを保護するので

あります。もしこの保護に対してその団体内に異存を唱うるものがあったならば、その

理由のいかんによらず、その異存者は最高道徳の伝統に対する背反と同種類の不当行為

と見なすのであります。しこうしてかかる人はついには最高道徳をも棄《す》て去る人

物であります。故にかかる人物の意見に対しては、一々これを採用する必要はないので

あります〈畏《おそ》れ多けれど永久に御繁栄あらせらるる日本皇室の御歴代御仁慈に

ましまして功臣を恵ませ給《たま》う御徳の深厚なるを思い合わすべし〉。されば、最

高道徳においては各人の自我を没却させ、伝統及び準伝統に対してはもちろん、その他

のものに対しても、なるべく絶対服従すべきことを要求すれど〈上のものといえども下

のものの総意に服従することを教う〉これはその人のために永久に不利益なるところの

その人の旧人格を棄て去らせて、新たにその人のために精神的及び物質的幸福を生み出

《い》だすところの新人格を与えんとする目的であります。ここをもって最高道徳はす

べての人間をして真正なる人格及び権利を獲得さするところの安全且つ確実なる道徳で

あるのです〈第十四章第一項及び第六項参照を乞《こ》う〉。 

3. 『改訂 廣池千九郎語録、(四) 心づかいの標準  

P.123: 至誠・慈悲 

至誠とは自我を没却して、神様から受けたる人間の精神の正味《しょうみ》に返ること

で、虚偽のない精神をいうのであります。 

これがすなわち自我没却に当たるので、自己保存の本能以外、人間の生存に有害なる利

己的本能（欲望非望）を去った貌《かたち》を称する詞《ことば》であるのです。 

3. Citações de Chikuro Hiroike 

Pág. 123: Sinceridade ・ benevolência 

Sinceridade significa a renúncia ao egoísmo e o retorno ao estado de 
espírito original, límpido, recebido de Deus, sem falsidade.  

A “Renúncia ao egoísmo” é uma frase para designar o estado mental 

livre do instinto egoísta, à exceção do instinto de autopreservação.  

Na moral suprema, portanto, quando mencionamos a benevolência, 

estamos nos referindo à natureza como um todo, que inclui a justiça 
(que provém de conhecimentos baseados na razão), ou seja, significa o 



– 11 – 

しこうして最高道徳にいわゆる慈悲とは正義（理性による知識より来たるもの）を含め

るところの自然そのもの、すなわち神様の万物に対する愛育力（神の心）を指すので、

この愛育力を完全に有するものを伝統と称するので、神様、聖人、ならびにその精神を

伝えたる直系の人々が、すべて国の伝統、家の伝統、精神伝統と称せらるるのでありま

す。 

『社教』第七一号、一四ページ。 

 

 

grande amor de Deus por todas as coisas. Aqueles que conseguiram 
manifestar plenamente esse amor de Deus foram designados de 
Ortolinos. E, à série de pessoas que sucederam a missão de difundir o 

espírito de Deus e dos Grandes Mestres, a moralogia denominou: 
Ortolinos Nacional; Familiar e Espiritual. 

 

4. モラロジー研究所出版部編『ニューモラル 心を育てる言葉 366 日』 

P. 85:「縦の関係」を見つめ直す 

江戸時代に清貧の中で求道生活を続け、近江聖人と称された中江藤樹(一六

○八~一六四八)は、「孝は私をやぶりすつる主人公なり(1)」(『翁問答』岩

波文庫)と述べています。 

 

 

 

人が「私(利己的な欲求)」に流されそうになるとき、それを打ち破る「孝」

の精神。それは、親祖先から子孫へとつながっていく「縦の関係」の中で自

分自身を見つめ直すことによって、はじめてみずからを律していけるという

ことでしょう。人は「縦の関係」を意識したときに、肉体的な面でも精神的

な面でも、すべて「祖先から受け継いだものを将来の子孫に受け渡す」とい

う使命を帯びていることに気づくのです。好ましくないことと分かってはい

ても、なかなか抑えられないのが自分中心の心です。これを律する鍵は、同

4. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral”  

Pág. 85: Reexaminando a “relação vertical”  

Toju Nakae disse: “A piedade filial(1) é o ator principal para a 
renúncia ao meu ego(2)” (Okina Mondou, Editora Iwanami Bunko). 

 

Toju Nakae (1608 - 1648) foi um estudioso 

confucionista do início do período Edo (1603-

1868), muito admirado pelos seus exemplos 

pessoais e considerado um dos mestres da região 

de Ōmi (antiga província do Japão, atual prefeitura 

de Shiga). Exerceu grande influência aos 

pensadores que posteriormente realizaram o 

movimento político-militar de Restauração da Era 

Meiji, em 1867, encerrando o longo período de 

feudalismo no Japão.  

É o espírito de “piedade filial” que pode resgatar uma pessoa quando 
ela está sendo levada pelo seu “ego (desejos egoístas)”. Somente 

quando fizermos o nosso próprio reexame e nos identificarmos na 
“conexão vertical” entre os nossos ancestrais e os descendentes 
podemos — pela primeira vez — alcançar a autorregulação 

(autocontrole). Quando estiver consciente dessa “conexão vertical”, as 
pessoas perceberão — física e mentalmente — que possuem a missão 
de “passar adiante, aos futuros descendentes, o que herdaram de seus 

ancestrais”. Mesmo sabendo que estamos errados, o nosso sentimento 
egoístico é algo difícil de ser controlado. A chave para controlá-lo está 



– 12 – 

じ時代を生きる人や社会との絆だけではなく、こうした「縦の関係」の中で

の心の絆にあるといえるのではないでしょうか。 

(1) 備考・人間千々
ち ぢ

よろづのまよひ、みな私よりおこれり。わたくしは我身を、

わが物と思ふよりおこれり。孝はその私をやぶりすつる主人公なる。（意味・

人間の様々の迷いは皆、私心から起こって来る。私心は自分の身を自分だけの

ものだと思う所から起こって来る。生命の連続性を体現する「孝」はその私心

を破り捨てる事の出来る主人公と言っても良い）。 

 

P.250: 気づいていますか？身近な「宝物」に 

私たちはいろいろな欲求を持っていて、“これが欲しい”“ああなりたい”“こ

うしてほしい”と、いつも何かを求めています。しかし、求める心ばかりが

強いと、今すでにあるものが見えなくなったり、今すでに持っているものの

よさを忘れたりしてしまいます。人に対しても自分に対しても、ないものね

だりをして嘆いたり、悲しんだり、愚痴をこぼしたりするよりも、身近なと

ころにある「宝物」にもっと目を向けて、その一つ一つを丁寧に味わいたい

ものです。 

妻が夫の、夫が妻の、親が子の、子が親の、上司が部下の、部下が上司の、

「すでにある美点」を再発見し、これを忘れることなく凝視し続けていきま

しょう。そして自分自身をも見つめ直して、お互いが「かけがえのない宝

物」であることに気づけば、毎日の生活は喜びに満ちていくことでしょう。 

não só nos relacionamentos com as pessoas e com a sociedade, mas 
também, com essas “conexões verticais”. 

 

(1) Oyakōko (孝  =  孝行 =  親孝行) = dedicação, amor, respeito e 

obediência aos pais. 

(2) Obs. A frase mais completa de Toju Nakae é a seguinte: Todas as 
hesitações do ser humano têm origem no seu sentimento egoístico. O 
seu sentimento egoístico surge do pensamento de que o seu corpo é 

somente seu. A “piedade filial” que expressa a cadeia contínua da vida, 
pode ser considerado o ator principal capaz de romper a barreira de seu 
sentimento egoístico. 

 

Pág. 250: Você percebeu? Há um "tesouro" perto de você... 

Nós vivemos em busca da satisfação dos diversos tipos de desejos e 

estamos sempre pensando: “Eu quero isso...”, “Eu quero ser aquilo...” 
e “Eu quero que façam isso”, etc. Ocorre que, enquanto seus desejos 
forem muito intensos, você não conseguirá perceber o que já possui, ou 

vai esquecer as partes boas do que já possui. Em vez de implorar, 
lamentar, ou resmungar para as outras pessoas, ou para si mesmo por 
algo que ainda não possui, deveríamos observar com mais atenção o 

“tesouro” que está bem perto de nós, e aprender a apreciar as suas 
qualidades — um a um. 

Vamos redescobrir as “qualidades existentes” — um ao outro — na 
esposa, no marido, no pai, no filho, no chefe, no subordinado etc. 
observando-as continuamente. Se você observar a si mesmo, com esse 

mesmo olhar, e perceber que ambos são “tesouros insubstituíveis”, sua 
vida vai se transformar, cheia de alegria. 

5. 廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 

P.76:「自我」にとらわれない心 

5. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP 

P.76: Mente desapegada do “ego”  

Enquanto estamos conscientes, temos sempre a tendência em pensar nos nossos 

próprios interesses. É natural pensarmos em levar vantagens e evitar prejuízos, 



– 13 – 

自分という存在を意識している間、私たちはどうしても自分の利害を考えが

ちです。自分が被る害を減らしたい、少しでも得をしたいという気持ちがあ

る限り、利己心は克服できないでしょう。 

目標にすべきは「自我」にとらわれない広く柔らかな心です。私たちが主体

的に物事を考え、判断し、行動するには「自我の確立」が不可欠ですが、こ

れが過剰にはたらくと、「我が強い」「我欲に走る」「我執にとらわれる」

などとも言うように、自己中心の度合いを増していくのです。もちろん自我

を持ちながら、これにとらわれないというのは簡単なことではありません

が、ひとまず自我のことは考えず、万物にふり注ぐ日の光のように分け隔て

のない温かい心 を思い浮かべ、自分もそのようにありたいと願ってみまし

ょう。そして日々、できるだけ自分のことは後回しにして、周囲の幸せを願

って行動するよう心がけるのです。こうした態度を徹底していくうちに、い

つの間にか利己心が薄れていくのではないでしょうか。 

それは変にへりくだるとか、むやみに消極的になるとか、極端に禁欲的にな

ることではありません。自我にとらわれないといっても、自分の権利や人格

を完全に失うわけではありません。 

むしろこうして深い慈愛の心を身につけた人は、周囲から信頼され、自由で

喜びに満ちた人生を歩むことができるのです。 

 

P.11: 欲望から離れ、我慢もしない生き方 

私たち人間が種々の欲望から離れて、しかも我慢をしないで生きていくこと

は可能なのでしょうか。 

現代社会は、欲望が解放された時代であるといえます。人々は物欲を満足さ

せることを追求し、ただ享楽を求めて生きているようにすら見えます。これ

は決して健全な生き方とはいえません。美味しいものをたくさん食べたいと

e enquanto perdurar esse sentimento não seremos capazes de superar o 

egoísmo. 

Deveríamos ter como meta uma mente mais livre, flexível, desapegada do 

“egoísmo”. O “estabelecimento do ego” é indispensável para a nossa identidade 

e afirmação pessoal, autonomia no livre pensar e agir, mas, o seu excesso leva 

ao egoísmo exacerbado, resultando atitudes cada vez mais intensas de apego ao 

egocentrismo. É claro que não é fácil conviver com o ego e ao mesmo tempo 

desapegar-se dele, mas procure não pensar no ego, pensando mais em irradiar 

a mente aconchegante, grandiosa e iluminada, em todas as direções. E, no dia a 

dia, deixe as suas coisas para depois pensando mais em proporcionar bem-estar 

e felicidade às pessoas ao seu redor. Atitudes cumulativas como estas 

promoverão a diminuição progressiva do sentimento de egoísmo. 

Controlar/reduzir o egoísmo não significa humildade demasiada, passividade 

exagerada ou austeridade extrema. O desapego do egoísmo não significa abrir 

mão de seus direitos ou a perda de sua identidade/personalidade. 

Ao contrário, aquele que conseguir reunir essas qualidades conquistará a 

confiança das pessoas e levará uma vida de plena liberdade e alegria. 

 

 

 

 

 

 

P.110: Um modo de vida distante da busca dos desejos, e 

despreocupada em suportar/conter (segurar, aguentar, limitar...)  

Será que nós, os humanos, conseguiremos viver longe da satisfação dos 
diversos desejos, contendo as vontades? 

A sociedade moderna vive uma era em que os desejos estão liberados. 
As pessoas buscam a satisfação de seus desejos e até parecem que 

vivem para o prazer. Não se pode dizer, de forma alguma, que esta seja 
uma forma saudável de vida. O que acontecerá se você liberar o seu 
desejo pelas bebidas alcoólicas ou comidas deliciosas e continuar 

abusando? 



– 14 – 

か、美味しいお酒をたくさん飲みたいといった欲望を解放し、暴飲暴食を続

けると、どうなるでしょう。 

当然健康を害し、寿命を縮めることすらあります。 

これに対して我慢強い人、忍耐強い人は、他人から尊敬され、高く評価され

ることもあるでしょう。しかし、これもまた「精神的な欲望」といえるので

はないでしょうか。我慢しすぎることによって精神的なストレスが蓄積し、

心身症や神経症を引き起こしてしまう危険性もあります。 

いずれにしても、真の幸福を得るために、私たちは欲望を克服しなければな

りません。欲望から離れ、しかも我慢をしない生き方、それこそが「自然の

法則に適った生き方」であるといえます。日々の生活の中で、他人を愛する

心、感謝する心、反省する心を養うように努め、そうした生き方の中で満足

感を得ていきたいものです。 

 

 

Certamente afetará a saúde podendo até diminuir a expectativa de sua 
vida. 

Por outro lado, as pessoas que são fortes emocionalmente, ou muito 

obstinadas, pacientes e persistentes (1) podem até ser muito respeitadas 
e admiradas pelos outros. No entanto, isso também pode ser chamado 
de “ambição/apego/desejo mental”. O excesso de 

persistência/paciência pode levar à acumulação de estresse mental, 
com riscos de distúrbios psicossomáticos e neuróticos. 

De qualquer forma, para conquistar a verdadeira felicidade devemos 

superar/transpor os nossos desejos. Pode-se dizer, então, que um modo 
de vida distante da busca dos desejos, e despreocupada em 
suportar/conter, é “uma forma de vida alinhada com leis da natureza”. 

Na nossa vida cotidiana, devemos nos empenhar em desenvolver 
sentimentos de amor, gratidão e de reflexão, e alcançar a satisfação 
nesse modo de vida. 

 

(1) 我慢強い人、忍耐強い人 (Gaman Dzuyoi Hito, Nin Tai Dzuyoi Hito) =  

~ Palavras japonesas que significam pessoas fortemente obstinadas, 
pacientes, persistentes; pessoas que suportam fortemente as dores, 
desconfortos e emoções; pessoas resilientes(2). Leia mais sobre 

Gaman no Complemento 6.2. 

(2) O que é resiliência?                        (Fonte: https://www.vittude.com/blog/resiliencia/) 

Resiliência é um termo originário da física. Está relacionado com a propriedade que alguns corpos apresentam de retornar à forma original 
após terem sido submetidos a uma deformação elástica. 

Contudo, na psicologia, resiliência é a capacidade de o indivíduo lidar com problemas, adaptar-se a mudanças, superar obstáculos ou resistir 

à pressão de situações adversas – choque, estresse, algum tipo de evento traumático – sem entrar em surto psicológico, emocional ou 
físico, encontrando soluções estratégicas para enfrentar e superar as adversidades. 

Alguns indivíduos parecem nascer com uma incrível capacidade de superar obstáculos, mudanças indesejáveis e tragédias com relativa 

facilidade. Esta é uma característica que os neurocientistas chamam de resiliência. 

De acordo com o Psicólogo Robert Brooks, pessoas resilientes têm maior senso de controle sobre suas vidas, tornando-as mais dispostas a 
assumir riscos. 

Além disso, devido à sua visão otimista, elas são mais propensas a desenvolver e manter relações positivas com os outros, além de viverem 
vidas mais significativas. 

https://www.vittude.com/blog/o-que-e-psicologia-e-como-surgiu/


– 15 – 

6. 補足資料 

6.1. 千日回峰行 (比叡山) 

 

大峯千日回峰行を経てたどり着いた境地～大阿闍梨・塩沼亮潤氏 

https://ja.wikipedia.org/wiki/%E5%8D%83%E6%97%A5%E5%9B%9E%E5%B3
%B0%E8%A1%8C_(%E6%AF%94%E5%8F%A1%E5%B1%B1) 

 

  

  

 

6. Complementos/Curiosidades:  

6.1. Monges maratona do Monte Hieizan (千日回峰行 - Sem Nichi 

kaihogyo) 

https://stringfixer.com/pt/Mt._Hiei 

O Monte Hiei (比叡山, Hiei-zan) é uma montanha a nordeste de Kyoto, 

situada na fronteira entre as Prefeituras de Kyoto e Shiga, no Japão. Enryaku-

ji (延 暦 寺) é um mosteiro Tendai localizado no Monte Hiei, com vista para 

Kyoto. Foi fundada em 788 durante o início do período Heian (794–1185). 

O complexo do templo foi estabelecido por Saichō (767-822), também 

conhecido como Dengyō Daishi, que introduziu da China ao Japão a seita 

Tendai, do Budismo Mahayana. Enryaku-ji é a sede da seita Tendai e um 

dos mosteiros mais importantes da história japonesa. Como tal, faz parte do 

Patrimônio Mundial da UNESCO. Os fundadores da seita Jōdo-shū, Jōdo 

Shinshū, Sōtō Zen e do Budismo Nichiren, todos passaram um tempo no 

mosteiro. Enryaku-ji também é o centro para a prática de kaihōgyō (também 

conhecido como os "monges da maratona"). 

 

a) Explicações sobre a maratona dos 1000 dias, em 7 anos 

https://ja.wikipedia.org/wiki/%E5%8D%83%E6%97%A5%E5%9B%9E%E5%B3%
B0%E8%A1%8C_(%E6%AF%94%E5%8F%A1%E5%B1%B1) 

Saída às 02h, traje branco padrão, 30 km de trilhas nas matas do Monte Hiei, 

260 paradas para oração. Duração de ~ 6 a 7 hs.  

Ano 1 a 3 = 100 dias consecutivos, 30 km por dia.  

Ano 4 e 5 = 200 dias consecutivos, 30 km por dia. No ano 5, totalizará 700 

dias. 

Após ano 5, há o rito mais difícil, de 9 dias de jejum absoluto, sem água, 

sem dormir, sem deitar, dedicados unicamente à oração. 

Ano 6 =           100 dias consecutivos, 60 km por dia. 

Ano 7 =       200 dias consecutivos (100 dias, 84 km/dia + 100 dias, 30 

km/dia). 

Em 7 anos serão quase 40.000 km!!! Uma volta ao redor da Terra. 

 

 

https://ja.wikipedia.org/wiki/%E5%8D%83%E6%97%A5%E5%9B%9E%E5%B3%B0%E8%A1%8C_(%E6%AF%94%E5%8F%A1%E5%B1%B1)
https://ja.wikipedia.org/wiki/%E5%8D%83%E6%97%A5%E5%9B%9E%E5%B3%B0%E8%A1%8C_(%E6%AF%94%E5%8F%A1%E5%B1%B1)
https://stringfixer.com/pt/Mt._Hiei
https://ja.wikipedia.org/wiki/%E5%8D%83%E6%97%A5%E5%9B%9E%E5%B3%B0%E8%A1%8C_(%E6%AF%94%E5%8F%A1%E5%B1%B1)
https://ja.wikipedia.org/wiki/%E5%8D%83%E6%97%A5%E5%9B%9E%E5%B3%B0%E8%A1%8C_(%E6%AF%94%E5%8F%A1%E5%B1%B1)


– 16 – 

「失敗すれば死あるのみ」という、現代に残る凄まじい修行とは

何？ – クイズ専門情報サイト QUIZ BANG（クイズバン） 

https://www.quizbang.net/read/trivia/trivia_social/10128/ 

 

トータルでかかる年数は 7 年。そのうちの 3 年までは 1 日約 30km の行程

を歩きつつ、途中の約 260 箇所あるポイント全てで礼拝を行う。これを年

間 100 日行う。毎日ではないとはいえ、歩くルートは山道で、出発は午前

2 時という過酷な条件だ。出で立ちも動きやすいジャージに運動靴などでは

なく、桧笠（未開の蓮華をかたどったもの）・白装束（生死を離れる意

味）・草鞋（八葉蓮華）という、死装束さながらのものだ。さらに、4 年

目・5 年目に入ると日数が倍の 200 日になる。 

ここまでを体力・気力で成し遂げたとしても、最後の 2 年に入る前に「堂

入り」という、本当に生命の危険がある行に入る。これは 9 日間行われる

のだが、比叡山中の明王堂にこもり、その間は「断食・断水・不眠・不臥

（横にならない）」で、お供えの水を汲みに行くのと、三座ある勤行の時間

を除いて不動真言を唱え続けるものだ。この目的は不動明王と一体となるこ

ととされ、この修行の最大の難所ともいえる。5 日目からは口をゆすぐこと

がみとめられるが、はき出した水が減っていないか厳密なチェックが行われ

る。人間の飲まず食わずは 1 週間程度が限界といわれるが、それを超え

て、まさに生きながらにして不動明王となるような厳しさだ。 

堂入りを終えた 6 年目はこれまでの行程に京都の赤山禅院への往復が加わ

るため、距離は倍の約 60km になる。これを 100 日行う。最後の 7 年目は

200 日行うが、前半 100 日は 6 年目の行程＋京都市内の巡礼で距離が約

84km になる（京都大廻り）ものの、最後の 100 日は 1 年目と同じ比叡山

中のみの約 30km となる。  

b) Relato de quem vivenciou a maratona (em japonês), o monge Ryojyun 

Shionuma Daiajari e outros: 

 

The Path to Enlightenment, entrevista, ingles e japonês, 

50 min:  

https://www.youtube.com/watch?v=0oK1x1kqVPQ 

 

 

Outros vídeos: 

https://www.youtube.com/watch?v=jyF4ErFq0WE 

 

 

c) Relato de quem vivenciou uma maratona experimental de 1 dia 

(trilha de 20 km, duração de ~7 hs): 

https://www.sankei.com/article/20180115-TFFHYQZ2NBLVRJLDS76KRO66ZQ/ 

「自分を振り返りながら、他人を思いながら、歩きなさい」。 

一見何もないようにみえる場所で手を合わせて拝む場面が何度もあった。すべての場

所に感謝する意味があるのだという。 

Instrução durante o trajeto experimental: “Caminhe fazendo uma reflexão 

para si mesmo, e sempre pensando nas outras pessoas.”  

Por diversas vezes paramos num local que não tinha nada demais, e juntamos 

as mãos para uma prece. Depois me explicaram que tinha o sentido de 

gratidão para todos os lugares da mata. 

 

Conclusão do monge Ryojyun Shionuma Daiajari: 

①よく反省すること —  Sempre refletir bem 

②よく感謝すること —  Sempre agradecer bastante 

③思いやりを持つこと —  Sempre ter bondade, benevolência 

 

https://www.quizbang.net/read/trivia/trivia_social/10128/
https://www.quizbang.net/read/trivia/trivia_social/10128/
https://www.quizbang.net/read/trivia/trivia_social/10128/
https://www.youtube.com/watch?v=0oK1x1kqVPQ
https://www.sankei.com/article/20180115-TFFHYQZ2NBLVRJLDS76KRO66ZQ/


– 17 – 

ここまでの行を成し遂げた者は「北嶺大行満大阿闍梨」の称号を受けるほ

か、京都御所に土足で参内し、世界平和のための加持祈祷を行うことができ

るようになる。土足の理由も諸説あるようだが、それよりも当時の権力など

を考えるといかに凄いことかわかるだろう。 

このような無茶ともいえる修行だが、達成者は 21 世紀に入っても存在す

る。2017 年に満行した釜堀浩元大阿闍梨が直近だ。 

中には生涯で 2 度も達成した人物もいる。先に出した酒井雄哉大阿闍梨が

そうだ。2 度目の修行に挑んだ理由とは「終わってしまって暇だった」だそ

うだ。実際に、1980 年に満行した半年後に再度挑み、1987 年に 2 度目の

満行を迎えている。 

 さすがにこのような修行に挑む覚悟のある人間はそういないだろうが、近

年は「一日回峰行」として、延暦寺が 1 泊 2 日の体験を実施しており、結

構な人気を博している。もちろん足をくじいても自害する必要はないので、

興味のある方は一度体験してみるのは如何だろうか。 

比叡山延暦寺 

 

https://cheris h-media.jp/pos ts /10488 

回峰行での学びと悟り(塩沼亮潤氏): 

①よく反省すること 

②よく感謝すること 

③思いやりを持つこと 

d) Treinamentos de jovens monges budistas (comentários sobre vídeos 

que assisti no Japão, em 1985) 

Jovens monges em treinamento recebem balde, vassoura e pano e precisam 

pedir permissão para entrar na casa de desconhecidos com a finalidade de 

limpar o banheiro. Ao descerem da van para abordar a primeira casa, tendem 

a observar e escolher a casa. Surge a primeira repreensão do monge veterano: 

“— Não escolha. Bata a porta da primeira casa.”  

Obs.: Tudo no budismo é treinamento para o controle do egoísmo (de seus 

juízos, valores pessoais, preferências, etc) 

e) Autoflagelação (?) 

Budismo Tibetano: Peregrinação à Terra Santa de Lassa  

Peregrinação tibetana – YouTube: 

https://www.youtube.com/watch?v=gJwVOHmcfgE 

Prostrações no budismo – Olhar Budista 

五体投地 (Prostrações) - YouTube:  

https://www.youtube.com/watch?v=rYZThaSoV6A 

http://www.moviola.jp/lhasa/ 

Filme:  How to Walk to Latha 2,400 km, 1 ano (DVD) – ~ 20.000 Yens 

 

 

https://www.hieizan.or.jp/archives/3403
https://cherish-media.jp/posts/10488
https://www.youtube.com/watch?v=gJwVOHmcfgE
https://olharbudista.com/2021/06/09/prostracoes-no-budismo/
https://www.youtube.com/watch?v=rYZThaSoV6A
http://www.moviola.jp/lhasa/


– 18 – 

 
 

  

f) Comentários:  

 Essência dos treinamentos, aprimoramentos espirituais: Controle do 

egoísmo, renúncia ao egoísmo. 

 Lembrete da instrução durante o trajeto experimental de 1 dia, no 

Monte Hiei:  

“Caminhe fazendo uma reflexão para si mesmo, e sempre pensando 

nas outras pessoas.”  

Por diversas vezes paramos num local que não tinha nada demais, e 

juntamos as mãos para uma prece. Depois me explicaram que tinha o 

sentido de gratidão para todas as coisas e lugares da mata. 

 Qual o objetivo dessa instrução?  “Pensar nas outras pessoas” e 

“gratidão para todas as coisas e lugares” — na verdade — é para 

desenvolver e cultivar a benevolência dentro de você.  

 Palavras de Chikuro Hiroike: Cidadãos comuns, não precisam... 

Estudem e pratiquem a moral suprema.  

 No Livro “Introdução à moralogia, 1987, cap. 3 – Renúncia ao 

egoísmo: Métodos para Renúncia ao Egoísmo” consta: 

O primeiro método é procurar purificar a mente, reconhecendo que os 

nossos desejos tendem a agir egoisticamente. (....) 

O segundo método é reconhecer a existência da Lei da Natureza e viver 

em conformidade com essa lei. (....) 

O terceiro método é cultivar o espírito benevolente dentro de nós. Na 

obra Shang-Shu, no capítulo intitulado de “Os Conselhos de Mestre Yu”, 



– 19 – 

encontramos as seguintes palavras: “A mente humana é volúvel e o senso 

moral é escasso”, procurando explicar que a porção de nosso sentimento 

moral é extremamente reduzida quando comparada com a do egoísmo. 

Assim, devemos nos esforçar constantemente para cultivar a 

benevolência, estudando e praticando os ensinamentos dos Sábios. 

Dessa forma, o egoísmo estará sendo reduzido gradativamente. 

 

  

6.2. Complemento: Sobre os conceitos de Gaman (我慢) 

Fonte:  
https://www.japanhousesp.com.br/artigo/conceitos-japoneses-
gaman/#:~:text=Gaman%20(%E6%88%91%E6%85%A2%20)%20%C3%A9%20um%20conceito,encontrar%20situa%C3%A7%C3%B5es%20dif%C3%ADceis%20ou%
20inesperadas. 

Gaman (我慢) é um conceito japonês que pode ser entendido principalmente como uma postura que se adota perante a vida em comunidade. 

É um posicionamento individual, em que cada pessoa deve ser paciente e perseverante quando encontrar situações difíceis ou inesperadas. 
O objetivo é manter a calma e a harmonia do grupo como um todo, evitando conflitos desnecessários e, principalmente, garantindo o respeito 
ao próximo. 

O gaman está relacionado ao modo como o povo japonês supera obstáculos, desde os cotidianos até os mais difíceis. Está presente, por 
exemplo, na paciência observada nas pessoas ao aguardar em uma longa fila, ou na maneira com que uma comunidade se mantém calma e 
tem grande capacidade de se organizar após desastres naturais. 

Para muitos, a carpa, peixe de água doce muito amado no Japão, é a perfeita representação do conceito de gaman. Com determinação e 
perseverança, esse peixe nada contra a correnteza, superando obstáculos e atingindo seus objetivos com paciência e dignidade. 

 

Gaman (我慢) Fonte: https://marianasensei.com.br/gaman/ 

O segredo do povo japonês se baseia em um conjunto de importantes valores que carregam ao longo de centenas de anos, muitos deles são 
milenares.   

Um dos valores mais importantes para os japoneses está relacionado com a palavra 我慢 (GAMAN), um termo de origem budista que 

significa suportar algo aparentemente insuportável com paciência e dignidade. Para os japoneses é necessário suportar as dificuldades para 
um objetivo maior, mantendo sempre o autocontrole e a disciplina. 

Uma pessoa que possui muito autocontrole é chamada de 我慢強い (GAMANDZUYOI), que é a junção entre a palavra GAMAN e TSUYOI que 

significa “forte”.  



– 20 – 

No período que morei no Japão fiquei realmente emocionada com o poder e a força dessa palavra. 

 

 
 

 

Em períodos de grandes desastres naturais havia muitas pessoas em abrigos provisórios. Todos estavam passando por muitas dificuldades, 
mas fiquei surpresa com as crianças neste momento, pois quando perguntavam se estavam com fome elas respondiam que sim, e em seguida 
comentavam: mas dá para fazer um GAMAN, pois todas as pessoas daqui estão na mesma situação, e ficar reclamando não vai resolver o 

problema de cada um individualmente. Isto porque com terremotos e tsunamis muitos alimentos de outras regiões não chegavam nas regiões 
afetadas, pois trilhos de trem e ferrovias muitas vezes eram destruídos com o desastre. É realmente admirável quando um japonês fala que 
uma determinada situação está ruim, mas ainda dá para suportar.  

A palavra está relacionada com o bem comum, os japoneses pensam muito no coletivo e entendem que é necessário fazer um esforço para 
todos suportarem as situações difíceis.  

Só depois de morar lá entendi como o Japão conseguiu se recuperar tão rápido da Segunda Guerra Mundial, como uma fênix que ressurge 

das cinzas. São valores como este que fazem deles um povo tão resiliente com as dificuldades. 

Este valor geralmente é passado de geração em geração e continua muito presente em sua cultura desde tempos antigos. 

Gostaram do significado de GAMAN? 

 



– 21 – 

Os riscos e benefícios do gaman, a arte da perseverança que define o Japão 

Fonte: https://www.bbc.com/portuguese/internacional-57904943                                                                 Julian Littler, BBC Capital, 20 julho 2021 

(….) 

Perseverança na dificuldade 
De forma simplificada, é a ideia de que os indivíduos devem exercitar a paciência e a perseverança ao enfrentarem situações inesperadas ou difíceis pelo 

bem do coletivo. 

O conceito implica um certo grau de autocontrole: você freia seus sentimentos para evitar o confronto. É visto com um dever na sociedade japonesa e também 

como um sinal de maturidade. 

David Slater, professor de antropologia e diretor do Instituto de Cultura Comparada da Universidade Sophia de Tóquio, descreve gaman como um conjunto 

de estratégias para lidar com eventos fora de nosso controle. 

“Os indivíduos desenvolvem dentro de si a capacidade de perseverar e tolerar coisas inesperadas ou ruins, difíceis de superar”, diz ele. 

Na raiz desse conceito, explica Noriko Odagiri, professora de psicologia clínica da Universidade Internacional de Tóquio, está o fato de que os japoneses 

valorizam que não se fale muito e a supressão de sentimentos negativos em relação aos outros. 

O treinamento começa cedo. As crianças aprendem pelo exemplo dos pais e, desde o ensino fundamental, também têm contato com os conceitos de paciência 

e perseverança, que fazem parte do currículo escolar. 

“Especialmente para as mulheres, nós somos educadas para praticar o gaman o máximo possível”, diz Odagiri. 

O gaman pode se manifestar no longo prazo, como a resiliência para permanecer em um trabalho desagradável ou tolerar um colega chato, ou no curto 

prazo, como ignorar um passageiro barulhento ou alguém que fura a fila. 

Yoshie Takabayashi, 33, era ourives em Tóquio antes de se casar, se mudar para Kanazawa e ter filhos. 

Questionada sobre quando usa gaman, ela cita sua vida após a maternidade e o fato de que não pode mais fazer algumas das coisas que costumavam lhe dar 

prazer. Ela também se lembra de um colega de trabalho desagradável que teve de bajular para conseguir fazer um treinamento importante, evitar problemas 

e manter seu emprego. 

“Quando olho para trás, vejo que meu chefe não fez nada para ajudar. Eu deveria ter me demitido. Mas meus pais e os colegas que, assim como eu, tinham 

acabado de começar em um emprego novo, continuavam me incentivando a perseguir o sucesso. Não tinha percebido quanto gaman eu tinha colocado 

nisso”, relata. 
 

Embelezar o gaman 
O gaman tem origem nos ensinamentos budistas sobre perseverança. Foi aprimorado durante o boom econômico do pós-guerra no Japão, quando o trabalho 

passou a ser visto como elemento de construção da nação — significando sacrificar o tempo com a família por longas horas no escritório. 

Alguns veem a perseverança no estilo gaman como a característica definidora do Japão. 

“É o traço representativo do povo japonês, mas tem pontos positivos e negativos”, diz Nobuo Komiya, criminologista da Universidade Rissho, em Tóquio. 

Komiya acredita que a vigilância mútua, o automonitoramento e as expectativas coletivas associadas ao gaman são um fator que contribui para a baixa taxa 

de criminalidade no Japão. Nos locais em que as pessoas cuidam umas das outras e evitam conflitos, a tendência é que a maioria seja mais cuidadosa com 

suas ações. 

Mas não se trata apenas da dinâmica coletiva. 

https://www.bbc.com/portuguese/internacional-57904943


– 22 – 

“O gaman, também tem benefícios a nível individual”, ressalta Komiya. 

“Significa não ser demitido ou colher os frutos por manter relações com as pessoas em seu entorno.” 

Em paralelo, contudo, também pode ser um elemento de pressão sobre o indivíduo. 

“Nós embelezamos o gaman”, pontua Odagiri. Muitas pessoas no Japão esperam que os outros adivinhem como elas se sentem em vez de expressar seus 

sentimentos de forma direta, o que pode ter consequências negativas importantes. 

“Gaman demais tem um impacto negativo na nossa saúde mental”, diz ela. 

“Às vezes, quando as pessoas retêm muita negatividade, o gaman pode se converter em uma doença psicossomática.” 

E procurar ajuda para melhorar a saúde mental é muitas vezes visto como fracasso, diz Odagiri, já que a sociedade japonesa muitas vezes espera que as 

pessoas resolvam seus problemas por si mesmas. Nem todos conseguem fazer isso, entretanto, e o resultado pode levar a uma explosão de fúria que culmine 

em violência doméstica ou no ambiente de trabalho. 

O gaman também pode acabar deixando as mulheres presas em casamentos infelizes. 

“Nossa sociedade espera que as mulheres sejam caladas, humildes. Assim, muitas vezes as mulheres se esforçam para não demonstrar sentimentos negativos", 

explica Odagiri. E, quando decidem se divorciar, muitas descobrem que não conseguem, porque abriram mão de suas carreiras profissionais e não têm mais 

independência financeira. 

Para Komiya, existe uma conexão entre o aumento recente de denúncias de assédio sexual e moral e o colapso de estruturas sociais ocasionado pela 

priorização do coletivo em detrimento do indivíduo. 

“Os japoneses dizem que o gaman é uma virtude nacional, mas na verdade é uma maneira de resguardar o coletivo”, ele afirma. 
 

Novas gerações 
Hoje em dia, contudo, cada vez mais as pessoas se sentem menos propensas a serem censuradas por expressarem seus sentimentos. 

A sociedade, de fato, tem passado por mudanças. Há 30 anos, um emprego no Japão era para a vida inteira. 

Tradicionalmente, os homens faziam longas jornadas para ganhar experiência na empresa em que trabalhariam por toda a carreira, enquanto as mulheres 

normalmente eram colocadas em posições longe dos cargos de liderança, para que, em teoria, saíssem do mercado de trabalho em algum momento para criar 

os filhos. 

Esse sistema, contudo, hoje está em xeque pelas próprias mudanças na sociedade: as pessoas se casam mais tarde, mais mulheres estão trabalhando e a taxa 

de natalidade está no nível mais baixo da história. 

Muitos jovens trabalham com contratos temporários ou em empregos de meio período, onde o gaman tem pouca serventia. 

“Eles não estão olhando para você como um membro intrínseco do grupo. Você é admitido e demitido, tem um contrato, é pago por hora”, diz Slater. 

“Toda a ideia de gaman aqui é completamente fora de lugar. Você manterá seu emprego se souber ficar calado, mas todos os valores do gaman que regem 

a relações sociais duradouras não fazem mais sentido”, diz ele. 

É o que muitos jovens têm percebido, afastando-se, assim, dos caminhos trilhados pelas gerações anteriores. 

Mami Matsunaga, 39, trabalhou na imprensa de moda antes de trocar Tóquio pela praia. Ela agora surfa todos os dias e ensina mindfulness, técnicas de 

respiração e ioga em retiros e workshops pelo Japão. 

“Na cultura japonesa, a expectativa do gaman pressiona todos a fazerem a mesma coisa e deixa pouco espaço para diferenças”, afirma. 

Questionada se alguma vez perseverou no trabalho, Matsunaga responde: “Não, não perseverei. Sempre deixei o emprego se sentisse que precisava”. 

– Fim – 


