
11 

03. Sem pré-julgamento, sem dogmatismo, sem 

obstinação e sem ego 
7
 

意なく必なく固なく我なし – I Naku Hitsu Naku Ko Naku Ga Nashi – 
Without prejudice, without dogmatism, without stubbornness, without self 

[30 ago. 08] [17.dez.2020] 

Esta máxima indica o estado de espírito reinante quando se 
renuncia ao egoísmo. 

São palavras que descrevem a personalidade de Confúcio, 
registradas por seu discípulo no “Analectos” (Lun-Yu – Discursos 
Morais, capítulo IV, Tsze Han). Ou seja, Confúcio não 
demonstrava nenhum apego ao egoísmo, agindo tão somente 
conforme a lei cósmica do universo. 

Pré-julgamento significa o julgamento subjetivo das coisas, ou seja, 
baseado apenas na sua visão pessoal. 

Dogmatismo é a imposição de seus pensamentos e idéias. 

Obstinação é a teimosia, persistência no seu ponto de vista e 
julgamento. 

Ego significa pensar apenas na sua situação e conveniência. 

 
7  Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema 
(Número 4.4): Without prejudice, without dogmatism, without stubbornness, without 

self: As I have already explained in Book One, so long as these four imperfect mental 
attitudes exist within a man, the benevolent spirit of God cannot enter that man’s mind. 
Anyone who has these four imperfections may practice supreme morality a great deal 
in everyday life, but he cannot tell what sudden changes he may undergo when he en-
counters a serious matter. To abandon selfishness, which is one’s own inherent spirit, 
and introduce the mind of God in its stead, constitutes a fundamental principle in the 
practice of supreme morality.  

Nota de tradução: Outra tradução, em inglês, para fins comparativos, extraída de The 

Analects, traduzida por James Legge, modificado por antihubris.com. Book IX. Tsze 
Han. Chap. IV. There were four things from which the Master was entirely free. He 
had no foregone conclusions, no arbitrary predeterminations, no obstinacy, and no 
egoism.  



12 

Portanto, “Sem pré-julgamento, sem dogmatismo, sem obstinação 
e sem ego” significa viver obedecendo à lei da natureza, com a 
ausência absoluta de pensamentos egocêntricos, imposição, 
teimosia ou atitudes individualistas. Em outras palavras, significa 
julgar as coisas objetivamente, com visão ampla e imparcial, 
ouvindo bem a opinião de outras pessoas, e também, lidar com 
flexibilidade, pensamento abrangente e acolhedor em todas as 
coisas, e em qualquer situação agir sempre considerando a 
situação do outro. 

Entretanto, o pré-julgamento, o dogmatismo, a obstinação e o ego 
estão fortemente enraizados em nossos corações, e por causa disso 
os relacionamentos humanos não ocorrem da forma como 
esperamos, e no final, podem acabar se deteriorando. Enquanto 
tivermos o egoísmo não conseguiremos cultivar em nossos 
corações o verdadeiro espírito de benevolência. 

Para eliminar o egoísmo a Moralogia propõem os seguintes três 
métodos: 

Em primeiro lugar, depurar as nossas necessidades básicas que 
sempre tendem a buscar a autopreservação e o 
autodesenvolvimento. Ou seja, esforçar-se em purificar e utilizar 
corretamente as necessidades fisiológicas como o apetite e desejo 
sexual, ou as sociais como o desejo possessivo e a fome pelo 
saber.  

Em segundo lugar, reconhecer a existência da lei da natureza e 
viver em obediência a essa lei. O nosso corpo e a mente são todos 
eles obra de criação da natureza, e sobrevivemos graças ao 
trabalho dessa natureza em promover a criação e o crescimento de 
todos. Somos, portanto, inteiramente dependentes da natureza e 
por ela somos também sustentados, de forma que devemos 
compreender bem essa lei da natureza, e humildemente, 
harmonizar a nossa atitude mental e ação à essa lei. Além disso, a 
nossa vida social tem também regras e normas a serem seguidas. É 
necessário respeitar e obedecer às leis, os costumes e as etiquetas – 
do país e da sociedade onde vivemos. 

Em terceiro lugar, cultivar o espírito de benevolência. No Budismo 
se diz que “todas as criaturas possuem uma natureza búdica”; da 



13 

mesma forma, nós – seres humanos – possuímos a natureza moral 
desde que nascemos. Essa natureza moral se desenvolve com o 
aprendizado e a experiência ao longo de toda uma vida. Na vida 
cotidiana, portanto, à medida que nos dedicamos 
continuadamente à formação do espírito moral e da prática e 
realização da benevolência, o egoísmo estará sendo eliminado 
despercebidamente. 

A renúncia ao egoísmo proporcionará, no final, a felicidade para 
nós mesmos e também para toda a sociedade. A intranquilidade e 
o sofrimento surgem porque não conseguimos nos livrar do 
egoísmo como a ganância e arrogância. Confúcio afirma em 
Analectos que “eu não ficarei preocupado porque os outros não 
me conhecem; mas ficarei preocupado por eu desconhecer as 
pessoas”8. Em vez de preocuparmos-nos com defeitos dos outros, é 
mais importante melhorar o nosso próprio sentimento procurando 
reconhecer as qualidades e os méritos nas outras pessoas. E então, 
dedicando-nos com sinceridade, para a felicidade do próximo e o 
desenvolvimento da sociedade e da nação, o nosso estado de 
espírito naturalmente encontrará a tranquilidade interior, 
concretizando a felicidade e a paz na sociedade. 

Do Kakuguen, págs. 8~10:  

 
8 Idem, em Book I. Hsio R. Chap. XVI. The Master said, I will not be afflicted at men's 
not knowing me; I will be afflicted that I do not know men. 


