
– 1 – 

 Referência Bibliográfica básica do Kakuguen 03, 17-jan-2022 

 

 
 

  



– 2 – 

 

  

1．新版『道徳科学の論文』第 9 冊 第 2 章 最高道徳実行の根本原理 

P.293: （四）意なく必なく固なく我なし  

 すでに第一巻〈第十二章孔子《こうし》の信仰の条及び第十四章第七項第二

節〉に記するがごとく、人間にこの四つの不完全な精神作用が存在する間は、

真に神の慈悲心がその人の心の中に入ることは出来ませぬ。それ故に、この四

つの欠点のある人は、平素いかに最高道徳を実行しておっても、重大な事件に

遭遇すれば、いかなる豹変をなすかもしれませぬ。それ故に、自我すなわち在

来固有の自己の精神を棄《す》てて神の心と入れ替うるということが、最高道

徳実行の根本原理であるのです〈なお第一巻第十二章第六項第九節の菩薩《ぼ

さつ》の説明をも参照すべし〉。 

Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema (Número 

4.4): Without prejudice, without dogmatism, without stubbornness, without self: As I 

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9  

Pág. 293: Sem pré-julgamento, sem dogmatismo, sem 

obstinação e sem ego 

 

Como já expliquei no Livro Um, enquanto existirem dentro do homem essas 

quatro atitudes mentais imperfeitas, o espírito benevolente de Deus não pode 

entrar na mente desse homem. Por isso, qualquer pessoa com essas quatro 

imperfeições, por mais que pense que já pratica a moralidade suprema na 

vida cotidiana – quando se depara com um fato grave na vida – poderá 

repentinamente mostrar mudanças (metamorfose). É por isso que o 

egoísmo, que está enraizado naturalmente na nossa mente, deve ser contido e 

abandonado, para em seu lugar introduzir o sentimento de Deus, 

constituindo-se no princípio fundamental das práticas de moralidade suprema. 

 
 

 



– 3 – 

have already explained in Book One, so long as these four imperfect mental attitudes 

exist within a man, the benevolent spirit of God cannot enter that man’s mind. Anyone 

who has these four imperfections may practice supreme morality a great deal in 

everyday life, but he cannot tell what sudden changes he may undergo when he 

encounters a serious matter. To abandon selfishness, which is one’s own inherent 

spirit, and introduce the mind of God in its stead, constitutes a fundamental principle 

in the practice of supreme morality.  

Nota de tradução: Outra tradução, em inglês, para fins comparativos, extraída de The 
Analects, traduzida por James Legge, modificado por antihubris.com. Book IX. Tsze 

Han. Chap. IV: There were four things from which the Master was entirely free. 

He had no foregone conclusions, no arbitrary predeterminations, no obstinacy, 

and no egoism. 

 

 

Nota de tradução: Outra tradução, em inglês, para fins comparativos, extraída de 

The Analects, traduzida por James Legge, modificado por antihubris.com. Book IX. 

Tsze Han. Chap. IV:  

Havia quatro coisas das quais o Mestre estava totalmente livre. Ele 

não tinha conclusões precipitadas, nenhuma predeterminação 

arbitrária, nenhuma obstinação e nenhum egoísmo. 

2．格言 (3)  意なく必なく固なく我なし 

この格言は、自我を没却した心の状態を示したものです。 

これは、『論語』子罕《しかん》篇の中で、弟子が孔子の人格をたたえて述べ

た言葉です。つまり、孔子はまったく利己心にとらわれることなく、もっぱら

天道に従って行動したというのです。 

「意」とは、自分の主観だけで判断するということです。 

「必」とは、自分の考えを無理に押し通すことです。 

「固」とは、一つの判断に固執《こしつ》することです。 

「我」とは、自分の立場や都合だけを考えることです。 

したがって「意なく必なく固なく我なし」とは、自分勝手な考え、無理押し、

頑固《がんこ》、自己本位の行動がまったくなく、自然の法則に従って生きる

ということです。いいかえれば、広い視野に立って客観的に物事を判断し、他

人の意見に十分に耳を傾け、そして、すべてのことに広い心をもって柔軟に対

応し、どのような場合でも相手の立場を思いやって行動することです。 

ところが、私たちの心の中には、意、必、固、我のいわゆる自我が根強く存在

し、そのために人間関係が思わしくなくなり、ついには進退窮《きわ》まって

2. Máxima 3: Sem pré-julgamento, sem dogmatismo, sem 
obstinação e sem ego (Texto do livro de Máximas, edição de 2020 (em japonês, 

revisão de 1991): 

Esta máxima indica o estado de espírito reinante quando se renuncia ao 

egoísmo. 

São palavras que descrevem a personalidade de Confúcio, registradas por seu 

discípulo no “Analectos” (Lun-Yu – Discursos Morais, capítulo IV, Tsze Han). 

Ou seja, Confúcio não demonstrava nenhum apego ao egoísmo, agindo tão 

somente conforme a lei cósmica do universo. 

Pré-julgamento significa o julgamento subjetivo das coisas, ou seja, baseado 

apenas na sua visão pessoal. 

Dogmatismo é a imposição de seus pensamentos e ideias. 

Obstinação é a teimosia, persistência no seu ponto de vista e julgamento. 

Ego significa pensar apenas na sua situação e conveniência. 

Portanto, “Sem pré-julgamento, sem dogmatismo, sem obstinação e sem ego” 

significa viver obedecendo à lei da natureza, com a ausência absoluta de 

pensamentos egocêntricos, imposição, teimosia ou atitudes individualistas. Em 

outras palavras, significa julgar as coisas objetivamente, com visão ampla e 

imparcial, ouvindo bem a opinião de outras pessoas, e também, lidar com 

flexibilidade, pensamento abrangente e acolhedor em todas as coisas, e em 

qualquer situação agir sempre considerando a situação do outro. 



– 4 – 

しまうこともあります。このような自我、すなわち利己的な心づかいがあるう

ちは、私たちの心の中に神の慈悲心は育ちません。  

モラロジーでは、自我を取り除くために、次の三つの方法を提示しています。 

第一に、自己を保存し発達させようとする欲求そのものを浄化《じょうか》す

ることです。つまり、とかく利己的にはたらきやすい食欲、性欲などの生理的

欲求や、所有欲、知識欲などの社会的欲求を浄化して、正しく活用するように

努めることです。 

第二に、自然の法則の存在を認め、その法則に従って生活することです。私た

ちの心も体もすべて自然の創造物であり、私たちは自然の生成化育《せいせい

かいく》のはたらきによって生かされているのですから、自然の法則をよく理

解し、謙虚《けんきょ》になって、みずからの心づかいと行ないをこれに適合

させていかなければなりません。また、社会生活上にもルールがあります。自

分の住む国や社会の法律や慣習、礼儀作法などを尊重し、これに従っていくこ

とが必要です。 

第三に、慈悲心を培《つちか》うことです。仏教で「一切の衆生《しゅじょう

》は悉《ことごと》く仏性あり」といわれているように、私たち人間はすべて

生まれながらに道徳的な素質を持っています。この素質は、学習と経験によっ

て生涯にわたって発達していきます。したがって、私たちが日々の生活の中で

、たえず道徳心をはぐくみ、慈悲心を体得、実現するように努めていくことに

よって、いつとはなしに自我はとれていきます。 

自我を没却することは、結局、自分自身にも、社会全体にも幸福をもたらすこ

とになります。自分の欲望、高慢心などの自我を捨てることができないために

、不安や苦悩が生まれるのです。孔子は「人の己を知らざることを患えず、人

を知らざることを患う」（『論語』学而《がくじ》篇）と述べています。私た

ちは、他人の欠点を気にかけるよりも、他人の長所や功績を認めることができ

Entretanto, o pré-julgamento, o dogmatismo, a obstinação e o ego estão 

fortemente enraizados em nossos corações, e por causa disso os 

relacionamentos humanos não ocorrem da forma como esperamos, e no final, 

podem acabar se deteriorando. Enquanto tivermos o egoísmo não 

conseguiremos cultivar em nossos corações o verdadeiro espírito de 

benevolência. 

Para eliminar o egoísmo a Moralogia propõem os seguintes três métodos: 

Em primeiro lugar, depurar as nossas necessidades básicas que sempre 

tendem a buscar a autopreservação e o autodesenvolvimento. Ou seja, esforçar-

se em purificar e utilizar corretamente as necessidades fisiológicas como o 

apetite e desejo sexual, ou as sociais como o desejo possessivo e a fome pelo 

saber.  

Em segundo lugar, reconhecer a existência da lei da natureza e viver em 

obediência a essa lei. O nosso corpo e a mente são todos eles obra de criação 

da natureza, e sobrevivemos graças ao trabalho dessa natureza em promover a 

criação e o crescimento de todos. Somos, portanto, inteiramente dependentes 

da natureza e por ela somos também sustentados, de forma que devemos 

compreender bem essa lei da natureza, e humildemente, harmonizar a nossa 

atitude mental e ação à essa lei. Além disso, a nossa vida social tem também 

regras e normas a serem seguidas. É necessário respeitar e obedecer às leis, os 

costumes e as etiquetas – do país e da sociedade onde vivemos. 

Em terceiro lugar, cultivar o espírito de benevolência. No Budismo se diz que 

“todas as criaturas possuem uma natureza búdica”; da mesma forma, nós – seres 

humanos – possuímos a natureza moral desde que nascemos. Essa natureza 

moral se desenvolve com o aprendizado e a experiência ao longo de toda uma 

vida. Na vida cotidiana, portanto, à medida que nos dedicamos 

continuadamente à formação do espírito moral e da prática e realização da 

benevolência, o egoísmo estará sendo eliminado despercebidamente. 

A renúncia ao egoísmo proporcionará, no final, a felicidade para nós mesmos e 

também para toda a sociedade. A intranquilidade e o sofrimento surgem porque 

não conseguimos nos livrar do egoísmo como a ganância e arrogância. 

Confúcio afirma em Analectos que “eu não ficarei preocupado porque os 

outros não me conhecem; mas ficarei preocupado por eu desconhecer as 



– 5 – 

るように自分自身の心づかいを改めていくことが大切です。そして、他人の幸

せのために誠意をもって尽くし、国家や社会の発展に努力するようになれば、

おのずから心が安らかになり、個人の幸福と社会の平和が実現していきます。 

pessoas” 1 . Em vez de preocuparmo-nos com defeitos dos outros, é mais 

importante melhorar o nosso próprio sentimento procurando reconhecer as 

qualidades e os méritos nas outras pessoas. E então, dedicando-nos com 

sinceridade, para a felicidade do próximo e o desenvolvimento da sociedade e 

da nação, o nosso estado de espírito naturalmente encontrará a tranquilidade 

interior, concretizando a felicidade e a paz na sociedade. 

Do Kakuguen, págs. 8~10.  

 

3．廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ刊 

P. 18: 意なく必なく固なく我なし 

多くの人は、つい自分の考えに固執したり、自分の都合を優先して物事を判断

したりしがちです。強硬に我を通そうとすると、人間関係が悪化し、争いが生

じることもあります。これではよい社会をつくることはできません。 

中国の孔子は、弟子たちから、「意なく必なく固なく我なし」と、その優れた

人格を称えられたそうです。「意」は主観だけで判断すること、「必」は自分

の考えを無理に押し通すこと、「固」は一つの判断に固執すること、「我」は

自分の立場や都合だけを考えることを意味します。つまり孔子は、自分勝手な

考えを持たず、自分の考えを押し付けず、頑固なところがなく、常に相手を思

いやっていたのです。私たちもぜひ見習いたいものです。 

そのためにはまず、あらゆる利己的な欲求をできるだけなくすように努力しま

しょう。食欲や性欲といった生理的欲求も正しくコントロールすべきです。人

間の心身は自然の創造物ですから、自然の法則に従って謙虚に生きる努力が必

要です。 

3. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP 

P. 18: Sem pré-julgamento, sem dogmatismo, sem obstinação e 

sem ego  

A maioria das pessoas tende a se apegar a seus pensamentos ou a tomar as 

decisões conforme suas próprias preferências. Se forçar as suas preferências às 

demais pessoas, os relacionamentos podem se deteriorar e gerar conflitos. 

Dessa forma não se consegue construir uma boa sociedade. 

Confúcio, da Antiga China, foi muito admirado pelos discípulos devido a suas 

características de personalidade: “Sem pré-julgamento, sem dogmatismo, sem 

obstinação e sem ego”. Pré-julgamento significa o julgamento subjetivo, 

baseado apenas na sua visão pessoal. Dogmatismo é a imposição de seus 

pensamentos e ideias. Obstinação é a teimosia, persistência no seu ponto de 

vista e julgamento. Ego significa pensar apenas na sua situação e conveniência. 

Ou seja, Confúcio não era influenciado pelos raciocínios egoístas, não impunha 

seus pensamentos, não era teimoso e estava sempre atento à situação da outra 

pessoa. Deveríamos seguir o exemplo dele. 

Para tal, empenhe-se primeiro em reduzir/eliminar as necessidades 

egocêntricas, na medida do possível. As necessidades fisiológicas básicas como 

a comida, bebida e sexo também devem ser controladas corretamente. O corpo 

e a mente são criações da natureza. É necessário, por isso, esforços para viver 

humildemente, sempre em conformidade com as leis da natureza. 

E se, além disso, conseguirmos cultivar constantemente o sentimento de 

Omoiyari (de amor e benevolência), pensando sempre na situação da outra 

pessoa, o nosso coração egocêntrico tenderá a desaparecer gradativamente. 

 
1 Idem, em Book I. Hsio R. Chap. XVI. The Master said, I will not be afflicted at men's not knowing me; I will be afflicted that I do not know men. 



– 6 – 

そのうえで、常に他人の立場を思いやる慈しみの心を養っていくと、私たちの

利己的な心はいつしかなくなることでしょう。その結果、周囲との衝突や争い

もなくなって、自分にも社会にも幸福がもたらされることになるのです。 

 

P. 76:『自我』にとらわれない心 

自分という存在を意識してる間、私たちはどうしても自分の利害を考えがちで

す。自分が被る害を減らしたい、少しでも得をしたいという気持ちがある限り

、利己心は克服できないでしょう。 

目標にすべきは「自我」にとらわれない広く柔らかな心です。私たちが主体的

に物事を考え、判断し、行動するには「自我の確立」が不可欠ですが、これが

過剰に働くと、「我が強い」「我欲に走る」「我執にとらわれる」などという

ように、自己中心の度合いを増していくのです。もちろん自我を持ちながら、

これにとらわれないというのは簡単なことではありませんが、ひとまず自我の

ことは考えず、万物にふり注ぐ日の光のように分け隔てのない温かい心を思い

浮かべ、自分もそのようにありたいと願ってみましょう。そして日々、出来る

だけ自分のことは後回しにして、周囲の幸せを願って行動するよう心がけるの

です。こうした態度を徹底していくうちに、いつの間にか利己心が薄れていく

のではないでしょうか。 

それは変にへりくだるとか、むやみに消極的になるとか、極端に禁欲的になる

ことではありません。自我にとらわれないと言っても、自分の権利や人格を完

全に失うわけではありません。 

むしろこうして深い慈愛の心を身につけた人は、周囲から信頼され、自由で喜

びに満ちた人生を歩むことができるのです。 

Como consequência, não terá mais conflitos com outras pessoas resultando a 

felicidade para você e para a sociedade. 

 

P. 76: O desapego do “egoísmo” 

Enquanto estamos conscientes, temos sempre a tendência em pensar nos nossos 

próprios interesses. É natural pensarmos em levar vantagens e evitar prejuízos, 

e enquanto perdurar esse sentimento não seremos capazes de superar o 

egoísmo. 

Deveríamos ter como meta uma mente mais livre, flexível, desapegada do 

“egoísmo”. O “estabelecimento do ego” é indispensável para a nossa identidade 

e afirmação pessoal, autonomia no livre pensar e agir, mas, o seu excesso leva 

ao egoísmo exacerbado, resultando atitudes cada vez mais intensas de apego ao 

egocentrismo. É claro que não é fácil conviver com o ego e ao mesmo tempo 

desapegar-se dele, mas procure não pensar no ego, pensando mais em irradiar 

a mente aconchegante, grandiosa e iluminada, em todas as direções. E, no dia a 

dia, deixe as suas coisas para depois pensando mais em proporcionar bem-estar 

e felicidade às pessoas ao seu redor. Atitudes cumulativas como estas 

promoverão a diminuição progressiva do sentimento de egoísmo. 

Controlar/reduzir o egoísmo não significa humildade demasiada, passividade 

exagerada ou austeridade extrema. O desapego do egoísmo não significa abrir 

mão de seus direitos ou a perda de sua identidade/personalidade. 

Ao contrário, aquele que conseguir reunir essas qualidades conquistará a 

confiança das pessoas e levará uma vida de plena liberdade e alegria. 

4．『ニューモラル 心を育てる言葉 366 日』 4. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral”  



– 7 – 

P. 49 心の中の『我』を浄化する  

自分こそが正しいという「我」は、知らず知らずのうちに私たちの心の中に忍

び込んできます。物事が思うように運ばなかったり、思わぬ障害に出会ったり

したときこそ、その原因は自分の心の中にひそむ「我」にあるのではないかと

、反省してみることが大切です。そして、穏やかに相手の立場に立った思いや

りの心をはたらかせていけば、自分中心の「我」の心が少しずつ浄化され、弱

まっていきます。 

それはちょうど、濁った水が入ったコップにきれいな水を少しずつ注ぐような

ものです。コップの中の水は、すぐにきれいにはなりませんが、長く続けてい

くと、必ず澄んだきれいな水になります。心もこれと同じです。 

心の通い合う豊かな社会を築くために、一人ひとりが自分の心にひそむ「我」

に気づき、それを少しずつ穏やかで温かい心に変えていきたいものです 

P. 267「気づきにくい『我』」 

物理学者で随筆家の寺田寅彦（1878~1935）は、次のように記しています。 

「狂ったピアノのように狂っている世道人心を調律する偉大な調律師は現れて

くれないものであろうか。（中略）調律師の職業の一つの特徴として、それが

尊い職業であるゆえんは、その仕事の上に少しの「我」を持ち出さないことで

ある。音と音とは元来調和すべき自然の法則を持っている。調律師はただそれ

が調和するところまで手を貸して導くに過ぎない。」（調律師） 

人間関係の不協和音の原因は、「私が私が」という「我」にあると言えます。

自分の思いや都合にこだわって周囲に我慢や努力を強いれば当然、不協和音が

生じるでしょう。一生懸命になればなるほど視野が狭まり、周囲の状況や心情

を思いやれなくなることも多いのです。熱心だった時ほど「我」に注意したい

ものです。 

P. 49: Purificar o “ego (eu)” que está em meu coração  

O “ego” que tende a julgar, sempre, que eu estou com razão, fica infiltrado no 

interior da nossa mente, despercebidamente. Quando as coisas não fluem como 

o esperado, ou quando você encontra um obstáculo inesperado, é muito 

importante refletir se a causa não poderia ser esse “eu” escondido em seu 

coração. E então, trabalhando com a mente, com tranquilidade e paz de espírito, 

com sentimento de Omoiyari e compaixão, compreendendo bem a situação da 

outra pessoa, esse seu “eu” egocêntrico será gradualmente purificado e 

atenuado. 

É como despejar a água limpa — aos poucos — em um copo de água suja. A 

água do copo não vai ficar limpa imediatamente, mas se você continuar por 

muito tempo, com certeza ficará límpida e cristalina. Com o coração acontece 

a mesma coisa. 

A fim de construir uma sociedade mais próspera é necessário que cada um 

perceba o “eu” escondido em seus corações, e promovam a sua transformação 

gradual para um coração mais calmo, sereno e afetuoso. 

 

 

P. 267: O ego, difícil de percebermos  

Torahiko Terada (1878 ~ 1935), físico e escritor, escreveu: 

“Será que não existiria um grande afinador capaz afinar este mundo doido, que 

está completamente maluco como se fosse um piano doido? (...) Uma das 

características admiráveis da profissão de um afinador de instrumentos é que 

ele não se apega ao “eu”, no seu trabalho. Os sons possuem, originariamente, 

ritmos que se harmonizam com as leis da natureza. O afinador apenas ajuda e 

orienta até o ponto em que eles se harmonizam.” (O Afinador). 

A causa da dissonância nos relacionamentos humanos está nesse apego 

demasiado ao “eu” que sempre diz: “Fui eu que... Sou eu que... etc”. É claro 

que, se você ficar apegado aos seus próprios valores e situações, impondo aos 

outros a tolerância e dedicação, haverá dissonâncias. Quanto mais você se 

empenha, mais estreitos serão seus horizontes e mais frequentemente perderá a 

capacidade de compreensão da situação. Quanto mais empenhado e dedicado 

estiver, mais atento devo estar com o meu “eu”. 



– 8 – 

 Dissonância (不協和音) = Na música, é o efeito provocado por conjunto de duas 

ou mais notas que, soando em simultâneo, formam um intervalo ou acorde que, 

no sistema tonal, é instável, necessitando de ser resolvido para uma 

consonância; desafinação. Falta de harmonia; discordância 

5．香川初音『開発シリーズ』絶版 

（廣池千九郎は）「あなたは正義感が強くて非常に義理がたい人ですね」とお

っしゃったのです。「正義感の強いことも、義理がたいことも大変いいことで

すね。結構ですね」と言われましたので、ホッといたしました。自分が好きな

ことをやっていてよかったな、と思ったとたん、廣池博士は、「固いものはと

かく冷たいですよ。いかに大理石がりっぱといえども、それに種をまいてごら

んなさい。芽生えないではありませんか。土をやわらかくして種をまいてごら

んなさい。時がきたら、あの太陽の暖かいお照りと、土のしめりのそのうるお

いによって、万物は芽をだして、生成発育するではありませんか。あなたも、

あの太陽のお照りのような温かい心と、地のしめり、あのうるおいの心がなか

ったら、これから先、人を助けて育ててゆくことはできませんよ。どうです、

今日みたいに、雪が積もり、みぞれが降っているとき、おお寒いといって、鉄

の板を何枚かさねたって、暖はとれないでしょう（略）」と、やさしくおさと

しくださいました。 

5. Livreto de autoria de sra. Hatsune Kagawa, da revista “Série 

Desenvolvimento” (edição esgotada)  

(Chikuro Hiroike disse): “Você tem forte sentimento de justiça e é muito 

correta, leal.” Fiquei aliviada com estas palavras de mestre e contente por me 

considerar pessoa com forte sentimento de justiça, correta e leal. Assim que 

fiquei feliz, por estar fazendo as coisas do jeito que gostava, Hiroike disse: “As 

coisas rígidas em geral são também frias. Uma peça de mármore pode ser 

fantástica, mas tente plantar algo nela. Não vai brotar nada. No solo rígido, 

trabalhe nela, amoleça e coloquem as sementes. Quando chegar a hora, todas 

brotam, crescem e desenvolvem devido aos raios solares e à umidade do solo. 

A senhora também deveria aprender que, daqui para frente, se você não tiver 

um coração caloroso como o sol e sem a umidade para compensar e amolecer 

o solo, não vai conseguir ajudar as pessoas a se desenvolverem. Veja só, num 

dia frio como hoje, com neve, eu jamais seria capaz de me aquecer colocando 

apenas placas de metal (...).” Lembro-me dessas palavras carinhosas dele. 

Obs: Ver artigo mais completo no complemento 6.1 a seguir.... 

6. 補足資料 

6.1. 廣池千九郎エピソード ― 冷たい心 

人と会社と日本を元気に！『道経塾』メールマガジン冬将軍号（No.43 平成 24

年 1 月 13 日号）発行 モラロジー研究所出版部より抜粋 

総合人間学モラロジーおよび道徳経済一体思想の提唱者で法学博士の廣池千九

郎（1866-1938）に関するエピソードをご紹介します。 

6. Complementos:  

6.1. Episódios com Chikuro Hiroike — As pessoas frias (sentimento, 

coração) 

Fonte: Revista Dokeijuku no 43, edição de 13-jan-2012, Instituto de 

Moralogia/Japão 

 

Apresentamos a seguir um episódio envolvendo o prof. Chikuro Hiroike, 

fundador da moralogia. A sra. Hatsune Kagawa, quando ainda solteira, 

trabalhava junto ao prof. Hiroike cuidando dos afazeres cotidianos. A sra. 

Kagawa, mesmo antes de começar a trabalhar com Hiroike, era uma jovem de 



– 9 – 

廣池の側で、身の回りのお世話をしていた香川初音。廣池の元へ来るまで、物

事を「正義一本で推し量ってきた」と自らを振り返る香川に、廣池は、次のよ

うな話をしたといいます。 

＊＊＊＊＊ 

（廣池は）「あなたは正義感が強くて非常に義理がたい人ですね」とおっしゃ

ったのです。 

「正義感の強いことも、義理がたいことも大変いいことですね。結構ですね」

と言われましたので、ホッといたしました。自分が好きなことをやっていてよ

かったな、と思ったとたん、廣池博士は、 

「固いものはとかく冷たいですよ。いかに大理石がりっぱといえども、それに

種をまいてごらんなさい。芽生えないではありませんか。土をやわらかくして

種をまいてごらんなさい。時がきたら、あの太陽の暖かいお照りと、土のしめ

りのそのうるおいによって、万物は芽をだして、生成発育するではありません

か。あなたも、あの太陽のお照りのような温かい心と、地のしめり、あのうる

おいの心がなかったら、これから先、人を助けて育ててゆくことはできません

よ。どうです、今日みたいに、雪が積もり、みぞれが降っているとき、おお寒

いといって、鉄の板を何枚かさねたって、暖はとれないでしょう（略）」と、

やさしくおさとしくださいました。(香川初音『開発シリーズ』絶版) 

********* 

廣池は、香川の心のクセを理解した上で、短所を非難するのではなく、本当の

思いやりとは何か、安心とは何かを彼女の心に優しく説いたのでした。そして

別の機会に、廣池は香川らにこうも教えたといいます。 

「助けたい一心からではあるが、決して相手のキズに強くさわるな。浅い

傷でも痛い。古い傷でもなお痛いもの。だから、真綿で傷をそっとくるむ

ような温かい心で温めながら、徐々に接しているうちに、先方は自然に助

かるのです。低い、やさしい思いやりの心が大切です」 

forte personalidade, e ela mesma dizia que se orgulhava de ser uma pessoa 

correta, justa, dedicada, e lembra da seguinte conversa com o prof. Hiroike. 

******* 

(Chikuro Hiroike disse):  

“Você tem forte sentimento de justiça e é muito correta, leal.” 

Fiquei aliviada com estas palavras de mestre e contente por me considerar 

pessoa com forte sentimento de justiça, correta e leal. Assim que fiquei feliz, 

por estar fazendo as coisas do jeito que gostava, Hiroike disse:  

“As coisas rígidas em geral são também frias. Uma peça de mármore pode 

ser fantástica, mas tente plantar algo nela. Não vai brotar nada. No solo 

rígido, trabalhe nela, amoleça e coloquem as sementes. Quando chegar a 

hora, todas brotam, crescem e desenvolvem devido aos raios solares e à 

umidade do solo. A senhora também deveria aprender que, daqui para 

frente, se você não tiver um coração caloroso como o sol e sem a umidade 

para compensar e amolecer o solo, não vai conseguir ajudar as pessoas a 

se desenvolverem. Veja só, num dia frio como hoje, com neve, eu jamais 

seria capaz de me aquecer colocando apenas placas de metal (...). Lembro-

me dessas palavras carinhosas dele.” (Sra. Hatsune Kagawa Revista “Série 

Desenvolvimento”, edição esgotada). 

*************** 

 

Hiroike, depois de conhecer os hábitos e a personalidade da sra. Kagawa, 

procurou orientá-la sem criticar as fraquezas (ponto fraco, defeito) dela, e 

delicadamente explicou a ela o que é o verdadeiro sentimento de Omoiyari 

(compaixão, benevolência) e o que é a tranquilidade e paz de espírito. E, numa 

outra ocasião, Hiroike também orientou a sra. Kagawa com as seguintes 

palavras: 

“Mesmo que tenha a vontade de ajudar, nunca toque com força nas feridas 

de uma pessoa. Mesmo as feridas superficiais, doem. Velhas feridas, ainda 

doem também. Por isso, procure se aproximar da pessoa sempre com um 

coração fraterno, caloroso, como se fosse envolver a ferida dela com 

algodão, e é essa aproximação gradual que tranquiliza essa pessoa e leva-

a naturalmente à salvação. É muito importante que você tenha um coração 

bondoso, gentil, humilde, cheio de Omoiyari.” 



– 10 – 

正義感の押し付けで人を納得させることは難しいもの。人の心を動かすには、

春の日のような温かな柔らかい心を持ちたいものです。 

 

道経塾メールマガジン登録  

http://book.moralogy.jp/magazine/dohkei/76/index.html 

Na realidade, é muito difícil convencer as pessoas por meio de simples 

imposição do seu senso de justiça. Para “mexer” (mover) o coração 

(sentimento) das pessoas, devemos cuidar primeiro, de nós mesmos 

cultivarmos (desenvolvermos) um coração afetuoso, ameno, e delicado como o 

calor de um dia de primavera. 

Disponível no http://book.moralogy.jp/magazine/dohkei/76/index.html 

(Revista Dokeijuku) 

6.2. モラロジー研究サイトから – 参考資料です、後で読んでください。 

本日の勉強会のリンクからダウンロードできます。 

https://www.moralogy.jp/research/moralogy-research1-10/ 

 

 
 

Esses 4 artigos não estão traduzidos aqui e serão apenas comentados 

rapidamente na reunião........ Disponíveis no link acima. 

Comentários sobre: 自我(ego)、エゴイスム(egoísmo)、自己保存の本能

(instinto de autopreservação)、利己的本能(instinto egoísta)、道徳的本能

(instinto moral)、利己心(egoísmo). 

6.2. Artigos disponíveis no site do Instituto(Japão) — Pesquisas dos 

professores da Universidade Reitaku.  

Aqueles que conseguem ler o artigo original, podem fazer o download dos 

4 arquivos no Link da reunião de hoje. 

 

 

 

http://book.moralogy.jp/magazine/dohkei/76/index.html
https://www.moralogy.jp/research/moralogy-research1-10/


– 11 – 

 

 
 

  



– 12 – 

 

 

エゴイスムとエゴセントリズム ー 自我没却の方法に関する一考察、岩佐信道、全１３ページ、

No.37（平成 4 年 12 月発行） 

Egoísmo e Egocentrismo – Um estudo sobre métodos para renúncia ao egoísmo, 

Nobumichi Iwasa, 13 páginas, Boletim no 37 (dezembro de 1992). Arquivo: “37-Iwasa  -

EgoismoEgocentrismo 1.PDF”. 

エゴイズムとエゴセントリズム再説 ―「自

我」から「エゴイズム」への一つの提案、岩佐

信道、全１２ページ、No.42（平成 8 年 6 月発行） 

Egoísmo e Egocentrismo: Revisão - Uma 

Proposta de alteração de “Ego” para 

“Egoísmo”, Nobumichi Iwasa, 12 páginas, 

Boletim no 42 (junho de 1996). Arquivo: 

“42-Iwasa - EgoismoEgocentrismo 2 – 

Revisao”. 



– 13 – 

  
自我没却の心理学的意義、御法川誠次郎、全１7 ページ、No.44（平成 9 年 11 月発行） 

Significado da renúncia ao egoísmo sob o enfoque da psicologia, Seijiro Minorikawa, 

17 páginas, Boletim no 44 (novembro de 1997). Arquivo: “44-Minorikawa - Jiga 

Bokkyaku No Igui.PDF” 

自我没却をした生き方、― あるモラロジアンの事

例から探る、御法川誠次郎、全 20 ページ、No.50（平成 14

年 3 月発行） 

Um estilo de vida baseado na renúncia ao egoísmo 

– Estudo de caso, de um moralogiano, Seijiro 

Minorikawa, 20 páginas, Boletim no 50 (março de 2002). 

Arquivo: “50-Minorikawa - Jiga Bokkyaku Sita Ikikata.PDF” 

– Fim – 

https://www.moralogy.jp/wp-content/themes/mor/img_research/44minorikawa.pdf

