
59 

15. Despertar para a verdade dos fenômenos e 
alcançar o completo desapego25  

現象の理を悟りて無我となる – Guenshou No Ri Wo Satorite Muga To 
Naru – Awaken to the truth of phenomena and realize complete 
selflessness 

[20.novt.2013] [17.dez.2020] 

Esta máxima refere-se à forma correta de viver que é a de seguir a 
lei cósmica da natureza. 

“A verdade dos fenômenos” é a lei da causa e efeito, ou seja, a lei 
da natureza, que comanda todos os fenômenos relacionados ao ser 
humano, à sociedade e à natureza. Portanto, “despertar para a 
verdade dos fenômenos” significa reconhecer a ação inexorável 
dessa lei e conscientizar-se da realidade irrefutável de que não há 
chance de interferência do nosso espírito egocêntrico nesse 
processo. E “alcançar o completo desapego” significa viver de 
forma totalmente desinteressada, baseado nessa conscientização, e 
conforme a Vontade de Deus. É o único método eficaz para cum-
prir condignamentente a missão na vida. Uma vez alcançado o 
estado de desapego, naturalmente o nosso caráter se elevará, o 
relacionamento humano tornar-se-á também harmonioso, abrindo-
se as portas para a vida de plena felicidade. 

Como um dos fenômenos do Universo nós, seres humanos, 
vivemos sobre a Terra e inteiramente subordinados à Lei da 
Natureza. O ser humano é capaz de cuidar da saúde e melhorar as 
condições da vida com seu próprio esforço e vontade – até um 

 
25  Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema 
(Número 2.2): Awaken to the truth of phenomena and realize complete selflessness. 
We human beings exist on this Earth as one of the phenomena of the universe, and are 
governed by the energies of the universe. It is therefore the fundamental principle for 
the practice of supreme morality to realize that we cannot but follow the law of nature, 
namely, the will of God, for we have no other means. 



60 

determinado ponto – mas depois disso não escapa ao controle da 
Lei da Natureza. 

Dessa forma, muito mais do que viver com base em nosso próprio 
esforço, nós somos inteiramente dependentes de uma grande 
energia que transcende o ser humano. É por isso que se torna 
importante, em primeiro lugar, abandonar o pensamento 
egocêntrico e conscientizar-se do papel de membro integrante 
dessa grande natureza cósmica, participando na obra de Deus – de 
criar e desenvolver tudo e a todos.  

Os Grandes Mestres compreenderam a verdade dos fenômenos, 
renunciaram aos “egos insignificantes”26 (espírito de egocentrismo) 
para assimilarem o “grande ego”27 (espírito de Deus), e dedicaram 
a vida ao desenvolvimento e salvação da mente humana. 
Portanto, quando dedicamo-nos ao estudo dos ensinamentos e 
exemplos dos Grandes Mestres e ao desenvolvimento e salvação 
da mente humana – seriamente e de forma inteiramente 
desapegada – isso significa que estamos participando 
espontaneamente da obra da Natureza. E dessa forma, com a fé e 
a convicção na Lei da Natureza e com o sentimento inteiramente 
voltado para os Grandes Mestres, as nossas práticas morais tornar-
se-ão cada vez mais consistentes resultando uma vida de 
verdadeira felicidade – contínua, progressiva e formosa. 

No clássico chinês Da Xue 28 consta que “O objetivo do grande 
ensinamento é elucidar a sublime virtuosidade, a regeneração do 
povo e a permanência no exercício do bem supremo”. Em suma, 
diz-se aqui, que o objetivo da educação e do ensino é:  

 
26小我 (Shouga), termo específico do budismo, traduzido literalmente como “insignif-
icant selves – egos insignificantes” ou seja, o espírito de egocentrismo. 
27大我 (Taiga), termo específico do budismo, traduzido literalmente como “great self 
– grande ego” ou seja, o espírito de Deus. 
28大学 (Daigaku) = Da Xue, Text, Chapter I. The principle of higher education aims 
at elucidating pure divine virtue, at regenerating people, and at maintaining perfect 
goodness. Da Xue (Grande Ensinamento), juntamente com Lun yu (Analectos), e Jung 
Yung (Doutrina do Meio), são obras que reúnem os ensinamentos de Confúcio. 



61 

Em primeiro lugar elucidar a sublime virtuosidade, ou seja, 
esclarecer a sabedoria de Deus e o espírito de benevolência; 

Em segundo lugar renovar o pensamento das pessoas, 
desenvolvendo nelas a espiritualidade mediante a sabedoria de 
Deus e o espírito de benevolência. 

Em terceiro lugar conduzir as pessoas para a permanência no 
exercício do bem supremo, ou seja, alcançar o estágio da moral 
suprema, objetivo final como ser humano.  

Uma vez alcançado esse tipo de espírito de benevolência, a 
tranquilidade interior estará conquistada, a criatividade e elevada 
sabedoria surgirão naturalmente, e cada um de nós poderá 
concretizar a sua felicidade. 

Este é o ideal da educação baseada na união da sabedoria e da 
virtude e no equilíbrio da razão e da emoção. No passado 
pensava-se que a ciência e a fé eram incoerentes, chegando até 
mesmo a ocorrer conflitos mútuos. Mas, a fé verdadeira, profunda, 
baseada nas práticas e ensinamentos dos Grandes Mestres, é 
coerente com as Leis da Natureza e também com os princípios das 
ciências e dos estudos. 

Ao praticar a moral suprema despertando para a verdade dos 
fenômenos é muito importante promover a união e equilíbrio entre 
a razão e a emoção, além de um elevado bom senso e uma 
fundamentação científica. Ou seja, a verdadeira prática da moral 
suprema é o sentimento e atitude de promover o equilíbrio entre a 
razão e emoção e a união da sabedoria com a virtude. 

Do Kakuguen, págs. 44~46:  
 


