
– 1 – 

 Referência Bibliográfica básica do Kakuguen 15, 06-dez-2021 

  
 

  



– 2 – 

 

  

1．新版『道徳科学の論⽂』第 9 冊 第 2 章 最⾼道徳実⾏の根本原理 

P.286: 現象の理を悟りて無我となる  
わわわわ人人は宇宇宇宇の一ととととの地地地に宇わとれと、且つつの宇宇の勢

力に支支さわとさささのさわさ、すすと自自の法法すさわす神の意意に従うう

か、方法されととな自覚すさのす、最最最徳徳行の根根根根でででです(第一巻第
三三・第第三第び第第第三第第第参照). 

Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema 
(Número 2.2): Awaken to the truth of phenomena and realize complete selflessness. 
We human beings exist on this Earth as one of the phenomena of the universe, and 
are governed by the energies of the universe. It is therefore the fundamental 
principle for the practice of supreme morality to realize that we cannot but follow 
the law of nature, namely, the will of God, for we have no other means.   

1. Do Tratado da Ciência da Moral, Vol. 9  

Pág. 286: Despertar para a verdade dos fenômenos e alcançar 
o completo desapego(*) 

Nós, seres humanos, existimos no planeta Terra como um dos 
fenômenos do universo e somos inteiramente governados pelas 
energias do universo. É, portanto, princípio fundamental da prática 
da moralidade suprema, compreender que não temos outra forma 
a não ser seguir/sujeitar-se à Lei da Natureza, ou seja, a vontade de 
Deus. 
(*) 

無我とな無我とな無我とな無我となるるるる = “Muga to naru” aqui foi traduzido como “Alcançar o completo 

desapego” porque a tradução do Instituto, para o inglês, foi “realize complete 
selflessness”. Em outros trechos “Muga to naru” foi traduzido como “Seja altruísta...” 
mas literalmente seria algo como “Busque o egoísmo zero”, “Nenhum egoísmo...” ou, 
usando a terminologia do budismo traduzido para o português, seria o “...busque o Não-
Eu...” ou “...alcance a Não-subjetividade”. 



– 3 – 

2．格言 (１５) 現象の理《り》を悟《さと》りて無我《むが》となる 

 との格格は、宇宇自自の法法に従うととす正とし生れ方ででさととな述すべさ

のです。 

 「宇宇宇宇宇宇宇宇のののの根根根根」とは、自自、社会、人人す織《さ》でさすすすとの宇宇な支支と

としさ自自の法法、つでで根原と結結の法法のととです。ゆゆに「宇宇の根な悟

さ」とは、との法法す厳自《げげげげ》とはべとしとしさととな認め、私べすの

利利利の介介《かしにかう》すさ余地すさしとしう事徳な深く認認すさととで

す。でべ「無無無無無無無無ととととささささささささ」とは、との認認に立っと一一の私利な離わ、神の意意に

従っと生れさととです。とわす人生な全《でっと》うすさ唯一《ゆししつ》の方

法です。ひとべび無無の生生すでれさがうにさわさ、さのおかと私べすの品品は

向地と、人人関係さ円円とさっと、幸幸さ人生な開くととすでれです。 

 私べす人人は、宇宇の宇宇の一つととと地地地に生生ととしさのですかと、自

自の法法に支支さわとしさととは明とかです。人人は自自の意意と努力にがっ

と、でさ程程でで健健な維維と、境境な改改すさととはでれですす、結結、自自

の法法の支支かと逃《のす》わさととはでれでれげ。 

 とのがうに私べすは、自自の力で生れとしさとしうがでは、人人な超ゆべ大れ

さ力にがっと生かさわとしさのです。とべすっと、でお宇宇自自の中の一一でで

さととな深く自覚と、自自中利の考ゆ方な捨とと、万万な生かと育とがうとすさ

神のはべとれに参加ととしくととす大一です。 

 聖人は宇宇の根な悟で、小無《としうす》》自自中利の利利利）な捨とと大無

《べしす》》神の利）に同同と、人利の開発救済に生生なささげでとべ。とべす

っと、私べすす聖人の教説と事事な真剣に学び、無無の利とさっと人利の開発救

済に邁邁《でしとげ》すさとれ、さのおかと自自のはべとれに参介《さげにか

う》すさととにさでです。とのがうに聖人に対とと利かと傾傾《けしとう》と、

自自の法法な自覚すさととにがっと、私べすの最徳の徳行はがで力力しさのとさ

で、永続品、発展品、審審品《とげびれし》な備ゆべ幸幸なさべとすととすでれ

です。 

 中国の古古に、「大学の最は明徳《めしとく》な明とかにすさにでで、民《べ

み》な新べにすさにでで、至改《とげげ》に止《とと》でさにでで」》」大

学』）とででです。すさわす、学問、教育の目目は、 

2. Máxima 15: Texto do livro de Máximas, edição de 2020(em 
japonês, revisão de 1991): Despertar para a verdade dos 
fenômenos e alcançar o completo desapego  

Esta máxima refere-se à forma correta de viver que é a de seguir a lei cósmica da 
natureza. 

“A verdade dos fenômenos” é a lei da causa e efeito, ou seja, a lei da natureza, 
que comanda todos os fenômenos relacionados ao ser humano, à sociedade e à 
natureza. Portanto, “despertar para a verdade dos fenômenos” significa 
reconhecer a ação inexorável dessa lei e conscientizar-se da realidade irrefutável 
de que não há chance de interferência do nosso espírito egocêntrico nesse 
processo. E “alcançar o completo desapego” significa viver de forma totalmente 
desinteressada, baseado nessa conscientização, e conforme a Vontade de Deus. É 
o único método eficaz para cumprir condignamente a missão na vida. Uma vez 
alcançado o estado de desapego, naturalmente o nosso caráter se elevará, o 
relacionamento humano tornar-se-á também harmonioso, abrindo-se as portas 
para a vida de plena felicidade. 

Como um dos fenômenos do Universo nós, seres humanos, vivemos sobre a Terra 
e inteiramente subordinados à Lei da Natureza. O ser humano é capaz de cuidar 
da saúde e melhorar as condições da vida com seu próprio esforço e vontade – 
até um determinado ponto – mas depois disso não escapa ao controle da Lei da 
Natureza. 

Dessa forma, muito mais do que viver com base em nosso próprio esforço, nós 
somos inteiramente dependentes de uma grande energia que transcende o ser 
humano. É por isso que se torna importante, em primeiro lugar, abandonar o 
pensamento egocêntrico e conscientizar-se do papel de membro integrante dessa 
grande natureza cósmica, participando na obra de Deus – de criar e desenvolver 
tudo e a todos.  

Os Grandes Mestres compreenderam a verdade dos fenômenos, renunciaram aos 
“egos insignificantes”(1) (espírito de egocentrismo) para assimilarem o “grande 
ego”(2) (espírito de Deus), e dedicaram a vida ao desenvolvimento e salvação da 
mente humana. Portanto, quando dedicamo-nos ao estudo dos ensinamentos e 
exemplos dos Grandes Mestres e ao desenvolvimento e salvação da mente 

                                                             
(1)  
小無 (Shouga), termo específico do budismo, traduzido literalmente como “insignificant selves – egos insignificantes” ou seja, o espírito de egocentrismo.  

(2) 
大無    (Taiga), termo específico do budismo, traduzido literalmente como “great self – grande ego” ou seja, o espírito de Deus. (Obs: Foram traduzidos respectivamente como Micro Ego e Macro Ego, no 

estudo da Máxima 61, Ver Complemento 6.2 no material do dia 09-nov-2021). 



– 4 – 

 第一に、明徳、つでで神の英英と慈慈の精神な明とかに示すとと、 

 第第に、人々の精神な神の英英と慈慈の精神にがっと開発と、人々の意思な

新べにすさとと、 

 第三に、終結目に人々な至改すさわす最最最徳に帰帰《れすきく》され、人

人とととの究究目目に到到されさとと、 

ででさと説かわとしです。私べすすひとべびとのがうさ慈慈の利にさわさ、安利

す得とわ、優《すす》わべ英英と創創品す自自に湧《わ》れ出とれと、各自すつ

われわ幸幸な徳宇すさととすでれさとしうのです。 

 とわは英徳一一《すとくしっべし》、情根円円《じしうでゆげでげ》の教育の

根思です。従従、とさすさと科学と信信は矛矛《むじかげ》すさかのがうに考ゆ

とわ、でべ事徳、相相に衝衝《としうとつ》すさととさとさとさでででとべ。と

かと、さがつ聖人の教説、教教さがび徳行にさとにく深深《とげゆげ》さ信信

は、自自の法法に一一と、でべ科学や学問の根根とさ一一とです。 

宇宇の根な悟っと最最最徳な徳行すさに当べっとは、根品と感情の調調と統一

の地に立す、科学目で最高円円さ常認に裏にけとわとしさととす重重です。すさ

わす、英徳一一、情根円円の利にかしと行さしす真の最最最徳の徳行です。 

 

 

 

Quadro contendo a mensagem do Grande Ensinamento, no refeitório do Itapeti Center 

 

(3)
大学    (Daigaku – Grande Ensinamento) = Da Xue, Text, Chapter I. The principle of 

higher education aims at elucidating pure divine virtue, at regenerating people, and at 
maintaining perfect goodness (O objetivo do grande ensinamento é elucidar a 
sublime virtuosidade (virtude divina pura), a regeneração do povo e a 
permanência no exercício do bem supremo). 

Da Xue (Grande Ensinamento), juntamente com Lun yu (Analectos), e Jung Yung 
(Doutrina do Meio), são obras que reúnem os ensinamentos de Confúcio. Ver 
Complemento 7.3 com breve explicação sobre o Grande Ensinamento, na linguagem 
moderna. 

humana – seriamente e de forma inteiramente desapegada – isso significa que 
estamos participando espontaneamente da obra da Natureza. E dessa forma, com 
a fé e a convicção na Lei da Natureza e com o sentimento inteiramente voltado 
para os Grandes Mestres, as nossas práticas morais tornar-se-ão cada vez mais 
consistentes resultando uma vida de verdadeira felicidade – contínua, progressiva 
e formosa. 

No clássico chinês Da Xue (3) consta que “O objetivo do grande ensinamento é 
elucidar a sublime virtuosidade, a regeneração do povo e a permanência no 
exercício do bem supremo”. Em suma, diz-se aqui, que o objetivo da educação e 
do ensino é:  

Em primeiro lugar, elucidar a sublime virtuosidade, ou seja, esclarecer a 
sabedoria de Deus e o espírito de benevolência; 

Em segundo lugar, renovar o pensamento das pessoas, desenvolvendo nelas 
a espiritualidade mediante a sabedoria de Deus e o espírito de benevolência. 

Em terceiro lugar, conduzir as pessoas para a permanência no exercício do 
bem supremo, ou seja, alcançar o estágio da moral suprema, objetivo final 
como ser humano.  

Uma vez alcançado esse tipo de espírito de benevolência, a tranquilidade interior 
estará conquistada, a criatividade e elevada sabedoria surgirão naturalmente, e 
cada um de nós poderá concretizar a sua felicidade. 

Este é o ideal da educação baseada na união da sabedoria e da virtude e no 
equilíbrio da razão e da emoção. No passado pensava-se que a ciência e a fé eram 
incoerentes, chegando até mesmo a ocorrer conflitos mútuos. Mas, a fé 
verdadeira, profunda, baseada nas práticas e ensinamentos dos Grandes Mestres, 
é coerente com as Leis da Natureza e também com os princípios das ciências e 
dos estudos. 

Ao praticar a moral suprema despertando para a verdade dos fenômenos é muito 
importante promover a união e equilíbrio entre a razão e a emoção, além de um 
elevado bom senso e uma fundamentação científica. Ou seja, a verdadeira prática 
da moral suprema é o sentimento e atitude de promover o equilíbrio entre a razão 
e emoção e a união da sabedoria com a virtude. 



– 5 – 

3．『改訂 廣池千九郎語録』 ※四、心づかいの標準   P.127:    至誠・慈悲 

    

無無無無無無無無ととととささささででででとととと神の力にべがで、神の利べさ慈慈にささとと。つとで無無の

慈慈利な維つ時には人な恐ささととさく、事に憂《うわ》しされゆゆに胆

力な生じ、胆力は勇気な生お。勇気はさすつれと押と、すさわす迫力な生

お。さすつれと迫力とす感同力とささ。 
」紀重』第一号、五一ペペペ。 

3. Citações de Chikuro Hiroike: (4) Referenciais para atitude 
mental, Pág. 127: Sinceridade e benevolência  

Seja altruísta,(*) confie no poder de Deus e seja benevolente, que é a essência do 
sentimento de Deus. E então, estando livre de egoísmo e imbuído de benevolência de 
Deus, não terá medo das pessoas, e estando despreocupado, terá a determinação 
(firmeza) e a firmeza proporcionará a coragem. A coragem proporcionará a 
serenidade e o poder de persuasão, ou seja, a energia. A sua serenidade e energia 
são as forças que inspiram e influenciam as pessoas. (Kiyou no 1, pág.51). 
 

(*) 無我無我無我無我となりてとなりてとなりてとなりて ... = “Muga to narite...” aqui foi traduzido como “Seja 
altruísta...” mas literalmente seria algo como “Busque o egoísmo zero”, “Nenhum 
egoísmo...” ou o “Busque o Não-Eu...”.  

p.167: 神の法則 
天地の法法な守とら者は、神な相相に喧喧《けげか》ととしさと同じでで

さかと、必お負けさ。服従すわさかゆっと守っとさとゆさ。つのううす栄

ゆさ利ででさ。松松松松。 
 

Pág.167: Lei de Deus 

Aqueles que não obedecem às Leis do universo agem como se estivessem 
lutando contra Deus, e então, com certeza serão derrotados. Mas, se você se 
sujeitar a essa Lei, terá a proteção. É uma opção para a sua prosperidade. 
(Kuro Matsushita). 

p.253: 広池千九郎博⼠の歩み 
私は私自私の利心しさがび行行とさに悉《ととこと》くとわな聖人の書に

求めとつのとさでな徳行しべと、モモモペペのことれさ、一格一一としゆ

とさ聖人の御教ゆの外、自私の主主さ意意さとわな交ゆとさしので、全く

伝統根伝にさっとささのでででです。ゆゆにつの私の行行さモモモペペの

根根さ、とさに神様の御利の中に生れとさっと溌剌《はつとつ》べさ生生

な有ととささのでででですかと、かくのことく多くの人々す救済さわ、更

生ととくしささがうにさっとささのでででです。決とと区々べさ私の学力

や努力にととのがうにさっべのではさしのでででです。 
」重教』三三、一一ペペペ。 

 

Pág.253: A vida de Chikuro Hiroike 

Para orientar a minha atitude mental (pensamentos/sentimentos) e as ações, 
procurei as indicações nos livros dos Grandes Mestres(*), e pratiquei 
rigorosamente esses ensinamentos. Na moralogia, não há uma só palavra 
que não seja a dos ensinamentos dos Grandes Mestres, e não coloquei 
nenhuma opinião, pensamento ou crença pessoal, estando esta ciência 
absolutamente conforme a vontade dos Ortolinos(**). Por isso, os princípios 
que regem a moralogia e as minhas ações/atitudes estão todos alinhados com 
a vontade de Deus, têm vida e energia, e é por isso que muitas pessoas estão 
sendo resgatadas e ressuscitadas (renascer, regenerar). Todos os resultados 
que vocês estão vendo não foi, jamais, devido a minha dedicação, 
capacidade ou conhecimentos acadêmicos. "Juu Kun", pág. 11. 

(*) Grandes Mestres, nos livros de moralogia, referem-se a Jesus Cristo, Buda, Sócrates, Confúcio e Amaterasu Ohmikami. 

(**) Ortolino = É uma palavra criada por Chikuro Hiroike, fundador da moralogia, derivada do grego orthos significando “reto, correto” e do latim linon que significa “linha”. Hiroike criou 
Ortolino para representar toda a série de benfeitores comuns da humanidade. A civilização e a cultura que hoje desfrutamos é fruto de sacrifícios e esforços perseverantes de inúmeros 



– 6 – 

benfeitores e antecessores. A vida atual existe graças a esses legados acumulados, desde os mais remotos tempos. A série de benfeitores pode ser resumida em três: (i) benfeitores da nossa 
linhagem familiar, origem da nossa vida = Ortolino familiar; (ii) benfeitores da vida de uma nação = Ortolino nacional; (iii) benfeitores da nossa vida espiritual, que nos proveram de 
princípios e valores ético-morais = Ortolino espiritual 

 

４．『ニューモラル 心を育てる言葉 366 日』 

P.221: 人生は自分の心がつくっている 
ブブブの格言に「ささささののののここここととととはははは利利利利ににににささささととととににににれれれれ、、、、利利利利なななな主主主主とととととととと、、、、利利利利ににににががががつつつつととととつつつつくくくく

でででで出出出出ささささわわわわささささ。。。。ささささとととと清清清清ととととかかかかささささ利利利利でででで話話話話ととととべべべべでででで行行行行ささささっっっっべべべべでででですすすすささささささささととととささささ、、、、幸幸幸幸楽楽楽楽ははははつつつつ

のののの人人人人ににににつつつつれれれれ従従従従うううう」》」ブブブの真根のととさ  感感のととさ』中中  元、岩
波波波)とででです。 

私べすす日常に経経すさ不不不さ意しは、自自の考ゆ方や感じ方、でさし

はつのとれの気自かと生でわささのででで、出会う相相や出従事つのさの

かと生でわとくさわけではでででれげ。日々の生生の中で、何な大一に意

し、何に利な行かと、とのがうに判断すさか。つわとはすすと、自自の利

す決めとしさのではさしでとしうか。 

人人関係にさけさ悩みや不不・不円さ、徳は自自の利すつくで出ととしさ

と考ゆとみさと、つの悩みかと抜け出す糸糸すつかめさかさとわでれげ。

自自の利な意つめ、みおかとな深く省みさととす、新べさ自自な築く第一

歩とさでです。 

 

4. Livro “366 dias com as palavras da Nova Moral”  

P.221: A sua atitude mental está construindo a sua vida 

Nos ensinamentos de Buda encontra-se: “Toda experiência é precedida pela 
mente, liderada pela mente, criada pela mente. Fale ou aja com uma 
mente pacífica, e a felicidade seguirá como uma sombra que nunca 
parte.” (do livro: Palavras de verdade, palavras de entusiasmo, Hajime Nakamura, Editora 
Iwanami Bunko. Obs.: No original, há uma expressão que antecede à citação aqui 
apresentada. Ver comentários adicionais no Complemento 7.1). 

Os sentimentos desagradáveis que experimentamos em nossa vida diária tem 
origem na nossa própria maneira de pensar e nos sentimentos, ou do estado de 
espírito naquele momento, e não das pessoas com quem encontramos ou dos 
fatos e eventos que ocorrem. Em cada momento do seu dia a dia, o que será 
que você realmente valoriza? O que o faz agir? E de que forma você toma 
decisões? Todas essas decisões partem do seu coração, de seus sentimentos. 

Então, se raciocinarmos que é o seu próprio coração que está criando os seus 
problemas com relacionamentos, preocupações, reclamações e insatisfações, 
podemos encontrar uma pista para sair desse círculo vicioso. O primeiro passo 
para construir esse novo Eu é uma autoanálise e uma séria reflexão sobre si 
mesmo. 

Sobre a questão das traduções livres do Dhammapada, ver 

Complemento 7.2. 
 

５．松浦勝次郎著『真に意味ある生きる道』モラロジー研究所 

P.124:「最最最徳徳行の根根根根」の第第・宇宇の根な悟でと無無とささ    

人人人地、宇現のわす国に住む私べすうとに、一一多数の人べすす万物目さ豊

かさと安全と自自に恵でわべととはでででれげでとべ。つわさのに今、悪事な働

くがうさ人べすしけでさく、勤勤、正正、真真目に働しとしさ人べすの多くさ、

宇現の状況な不幸と意し、貧とく困困さ時時な生れべ先人べす以地に不円・不

調・不安で苦とみ、困っとしさのはさげでとしうか。 

5. Livro 真に意味ある生きる道    (Caminhos para uma vida verdadeiramente 

significativa), Shojiro Matsuura, The Institute of Moralogy 

P.124: Despertar para a verdade dos fenômenos e alcançar o 
completo desapego 
Na história da humanidade, a vasta maioria das pessoas nunca foi tão 
abençoada com riqueza material, segurança e liberdade quanto somos hoje, 
em nosso país. No entanto, todas as pessoas, inclusive as que são diligentes, 
honestos trabalhadores e sérios, estão mais insatisfeitos do que seus 



– 7 – 

人人のでとゆさ不安・不調・不幸の根根の根原は、利利目さ欲 ととわわとし・

わでの根にでさ自無の働れにででです。自利中利目さ自無に利す支支さわべでで

では、外かとの条件すしかに円べさわとさ、根当の安利・円足、不調はでででれ

げ。 

「最最最徳徳行の根根根根」の第第は、「宇宇の根な悟でと無無とささ」》論

波」286 ペペペ）です。深く天最な信じ、字宇自自の根法な悟さに至さ地で、
しすさげ唯徳でしすさげ重重さ根拠は、ででのででの事徳つのさのとでさすでで

の諸宇宇に一一すさ法法な発意と、証明と、説明すさ科学です。宇現、人人の人

で、民民・宗教意思・信条さとな超ゆと最さ広く共有さわとしさのは、科学にが

っと明とかにさわべ事徳です。 

わわわわ人人は宇宇宇宇の一つととととの地地地に宇わとれと、すすと宇宇自

自の法法とつの働れに支支さわと生生と、発到ととしさととは、今では誰さす根

解と、納得でれさがうに、科学目に明とかにさわ、説明さわとしさ事徳です。人

人は「宇宇の根」な科学目に英で、根解とべ地で、みおかとの研究・一経にがっ

とさとに深く納得と、悟で、みおかと自自の法法に順応・同同とと服従すさ以外

に生れさ最はさしととな自覚とさけわささででれげ。でべ、「無無とささ」と

は、法法に素正に順応・同同・服従とがうととさし人人の利利目さ欲や執帰な没

却すさととです。 

ととでの「無」は、宇宇自自のすすとの宇宇の中で、自自と自自以外な区別と

としさ「私」な意意とです。私べすは普普、自自の生生・財産・自自は当自自自

のさのと意っと生生ととさでです。「私」の生生、「私」の財産、「私」の自

自、でべ「私」の業業、「私」の個品と意っとしさととでで、とわとの「私」

は、すすと「無」とさっと働しとさでです。との「無」す、ででのででなでさす

ででに観さ目な偏とれ、曇とれとしさのです。 

科学は、地地地の生生一に宿さ生はすすと、地地地で三第数億億人生れ続け、

永続ととれべさのででさととな明とかにとでとべ。地地地の生万は、みさ同じ祖

先かと生でわべ「れしうしし」ででで、全とすつさすででし、連連とでっと全一

ととと永続ととしさのです。でべ、生生個一しけでさく、種の全一、生生生、地

地さ、さとには宇宇全一さ、生生でさ 1 個一と同じがうに誕生と、生生と、発到
と、邁同ととれべさのででさととさ明とかにさっとしです。 

つの中で自自の区別にとしわで続け、「私」と意し込げでれべ「小無」に生れ

さととは、不不根・不自自で無根すでで、必お不円・不調・不安す伴しです。すす

とすつさすででっと永続すさ大宇宇・大自自の中での使生な自と担し、つの使生

に生れさ「私」とつす、でさすででの真の自自さのです。人人は、自とでさすで

でに「無無」とさで、大無に同同とと生れさととにがっとのみ、真に無根さく自

自に自自に生れさととすでれさのです。 

とかと徳際には多くの人べすす人人の真価な意見っとさで、利利目さ「無」す

人人の根物ででで、「無」な発揮すさととす人人目さととしと意っとしです。で

antecessores, que viveram em tempos muito mais humildes e difíceis. Por que 
será que tantas pessoas sofrem com discórdias, insatisfações e 
ansiedades? 

A causa de toda ansiedade, discórdia e infelicidade está na atuação do 
ego, que é a raiz do desejo, do apego e da obsessão. Se a mente é dominada 
pelo egocentrismo, não importa que as condições externas estejam satisfeitas, 
pois não haverá a verdadeira tranquilidade, satisfação ou paz espiritual. 

A máxima número 15 tem como anunciado o seguinte: “Despertar para a 
verdade dos fenômenos e alcançar o completo desapego” (Tratado da Ciência 
da Moral,  Vol. 9, pág. 286). (............não traduzido................) 

Nós, humanos, surgimos neste planeta como um dos fenômenos do universo, 
e atualmente todas as pessoas sabem que vivem e se desenvolvem na 
dependência das leis cósmicas da natureza e de suas ações. É uma realidade 
revelada e explicada pela ciência. O homem precisa “despertar para a 
verdade dos fenômenos”, por meio da ciência, compreendendo e 
conscientizando-se – inclusive mediante vivência pessoal – de que não há 
outra maneira do ser humano sobreviver a não ser sujeitando-se às leis 
cósmicas da natureza. E, “alcançar o completo desapego” significa 
controlar/conter o desejo e o apego à vontade do ser humano de não seguir e 
submeter-se à lei da natureza. (Obs: “alcançar o completo desapego” = 
“alcançar o Não-Eu”) 

 

Restante do artigo não foi traduzido.... 

 



– 8 – 

べ、人人人人の事徳は、とわでで大変大れさ犠牲な払しつつ、人人の利利目さ欲

望すしかに根深く、でべ、放放すさしかにに行れ過ぎささのででさかさ証明と続

けとれでとべ。 

「すすとの聖人は、みさ神な信じとつの神意に同同と、親とくつの神意のとさ

でな徳行すさと申ととささのです」》論波序波 5 ペペペ）す、「人人の自利自
生の根本は、絶ゆおつの境境な超ゆと利利目根本に邁みさささのさわさ、すすと

の人人は、皆との聖人の教ゆな不不ととと、つの聖人正統の教育教囲な逃わ出で

げとすさ」》同 10ペペペ）さのででさととさ、でべ「無」に支支さわべででで利
利目さ欲な発揮と続けさととすしかに人人の運生な危うくすささのででさのか

さ、人人の歴人す明とかにととれべ確かさ事徳です。 

誰の利にさ、表真な包む「私」しけでさく、つの中中には宇宇自自の働れにつ

さすさ「公」すでで、つわす人人の根物ででで、真価です。「私」の利しけでは

生れ方す孤立目にさで、万万な生み出と、養育と、生かす宇宇自自の法法に照と

とと不不根とさでです。「公」の利の働れにがっと、人人の生れ方は、自自の法

法に適う不根目ささのとさでですかと、私べすの根利の根利は、との利な発揮す

さととな願っとしと、つわすでれべとれに、初めと利かと円足すでれ、真の安利

と喜びな英さととすでれです。 

でさすででに「無無」とささととは、少とでさ改し利な養し育とがうと努めさ

日々の利の修養の究究の目目でさでさのです。 

    

６．廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三⽅よし」の人間学』ＰＨＰ 

P.106:大大大大自自自自自自自自のののの恩恩恩恩恵恵恵恵なななな自自自自覚覚覚覚すすすすささささ 

私べすは、人人としと生万の一種ととと成成と、成成と、老同と、やすと死な迎

ゆです。生れさべめには食事なとさけわさしけさしと、排排さとさけわさしけさ

しと、睡睡さととさけわさしけでれげ。生万とととの種々の制制かとは、誰さ逃

わさととすでれさしのです。一人ひとでの本力や特品さ、でさ程程の違しはでさ

さのの、人人としう教範の中ででれさととは限とわです。 

でべ、人人ととととの社会で生れさ以地、一一ののペのな守とさけわささででれ

げ。社会の一一とととの主義な結べと、がでがし人の中にすさべめに努力なとべ

うゆで、次の人時に後な託とととの人な去っとしくのす根思でとがう。 

格し換ゆわさ、自自の力で自自にでれさ教囲は最初かと限とわとしさとしうとと

です。つさつさ生生としうさのは、大しささ自自の力にがっと生み出さわ、自自

の法法に従しさすと、自自の恵みにがっと生かさわとしさのです。 

つう考ゆさと、すすとの万事は、自自一人の力で成と遂げとしさのではさしとし

うととに気にれです。大自自の恩恵な受け、多くの人々に支ゆとわさすと生れと

しさとしうととな、日々自覚とさすと生生とべしさのです。 

6. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP 

P.106: A percepção da dádiva da natureza 

Nós nascemos e crescemos como ser humano, amadurecemos, envelhecemos 
e um dia morreremos. Para viver, você precisa comer, excretar e dormir. 
Ninguém pode escapar das diversas limitações dos seres vivos. Dentro 
também da categoria do ser humano, embora existam diferenças nas 
habilidades e características de cada um, há limites para o que pode ser feito. 

Além disso, enquanto vivermos nesta sociedade como seres humanos, 
devemos seguir certas regras. O desejável é que possamos cumprir com as 
nossas obrigações como membros da sociedade, contribuirmos para a 
construção de mundo melhor, e partir, entregando o bastão para a próxima 
geração. 

Em outras palavras significa que o período que você pode atuar livremente, 
usando plenamente a sua capacidade está, desde o início, limitado. Na 



– 9 – 

verdade, a vida é uma criação da energia da grandiosa natureza, simplesmente 
sustentada pelas leis da natureza e pelas suas bênçãos. 

Ao raciocinarmos dessa forma perceberemos que as nossas realizações não 
são frutos apenas de nossas dedicações. Seria desejável, que cada um tenha 
a consciência de que vivemos na dependência das dádivas da natureza, 
sustentados pelas bênçãos e suporte de numerosas pessoas.  

7. 補⾜資料 

7.1. 「ブッダの言葉」の補⾜資料「花は花」 

 
 さのことは利にさとにれ、利な主とと、利にがっとつくで出さわさ。さとさ汚

わべ利で話とべで行さっべですささとさ、苦とみはつの人につれ従う ― 車なひ
く牛の足事に車車すつしと行くがうに。 

 さのことは利にさとにれ、利な主とと、利にがっとつくで出さわさ。さとさ清

とかさ利で話とべで行さっべですささとさ、幸楽はつの人につれ従う ― 影すつ
の一かと離わさしがうに。 

法句経(ブダダダブ第一・第一） 

 

7. Complementos:  

7.1. Complemento do item 4, pág. 221, palavras de Buda: Flores 
são flores 

Toda experiência é precedida pela mente, liderada pela mente, criada pela 
mente. Fale ou aja com a mente corrompida, e o sofrimento seguirá como 
a roda da carroça segue os cascos do boi.  

Toda experiência é precedida pela mente, liderada pela mente, criada pela 
mente. Fale ou aja com uma mente pacífica, e a felicidade seguirá como 
uma sombra que nunca parte. (Dhammapada(*), Frases 1 e 2). 

(Tradução acima de Bodhipaksa, em We are what we think, “I never said that!” 
— the Buddha em https://sobrebudismo.com.br/nos-somos-o-que-nos-
pensamos-eu-nunca-disse-isso-buda/). 

 

A mente antecede todos os estados mentais. A mente é o seu criador, pois 
são todos forjados pela mente. Se uma pessoa fala ou age com uma mente 
impura, o sofrimento segue-a como a roda que segue o pé do boi. 

A mente antecede todos os estados mentais. A mente é o seu criador, pois 
são todos forjados pela mente. Se uma pessoa fala ou age com uma mente 
pura, a felicidade segue-a como uma sombra que jamais a abandona. 

(Tradução acima constante no livro Dhammapada. “O Caminho da Sabedoria 
do Buddha”, Traduzido do pāli para o inglês por Acharya Buddharakkhita. 
Tradução portuguesa de Bhikkhu Dhammiko, disponível no: 
https://sumedharama.pt/wp-content/uploads/Publications/04-2013-
dhammapada/Dhammapada-Acharya-Buddharakkhita.pdf) 

(*) O 法句経法句経法句経法句経    ((((Lê-se Hokkukyo em japonês)))) Dhammapada = O Dhammapada, do Tipitaka páli, é considerado uma das mais populares obras da literatura Teravada. 
Segundo a tradição, os versos do Dhammapada foram ditados pelo Buda em várias ocasiões. A maior parte dos versos está relacionada a ética. 



– 10 – 

Tipitaka (em sânscrito Tripitaka) = Compilação dos ensinamentos budistas tradicionais, conforme preservados pela escola Teravada. Ele também é conhecido como 
cânone páli, por ter sido originalmente escrito nesta língua. 

Teravada = Literalmente “Ensino dos Sábios” ou “Doutrina dos Anciãos”, é a mais antiga escola budista. Foi fundada na Índia. 

Páli = É uma língua litúrgica utilizada na escola Teravada do budismo. Pertence ao tronco linguístico indo-europeu. É uma língua antiga indiana, próxima daquela 
falada pelo Buddha. Pode-se dizer que o páli é uma forma simplificada de sânscrito. A sua fama advém de ser a língua na qual foram registradas as escrituras do 
budismo Teravada, conhecidas como o cânone páli, no Sri Lanka no século I a.C. 

Fontes:  
https://pt.wikipedia.org/wiki/P%C3%A1li#:~:text=O%20p%C3%A1li%20(%E0%A4%AA%E0%A4%BE%E0%A4%B3%E0%A4%BF%2C%20transliterado%20p%C4%81%E1%
B8%B7i,ao%20tronco%20lingu%C3%ADstico%20indo%2Deuropeu. 

Há versões mais simplistas nas citações de autoajuda: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Darmapada 
https://www.wikiwand.com/pt/Darmapada#/Ch._I._Twin_Verses_.28Yamaka-vaggo.29 

Mas, é necessário certo cuidado com estas versões simplistas. Vejam estas advertências: 
https://fakebuddhaquotes.com/we-are-what-we-think-all-that-we-are-arises-with-our-thoughts/ 
https://tricycle.org/magazine/we-are-what-we-think/ 
https://budismoesociedade.com/2019/05/26/buda-disse-que-nos-somos-o-que-pensamos-o-problema-com-as-traducoes-de-textos-budistas/  (Importante !!!) 
https://sobrebudismo.com.br/nos-somos-o-que-nos-pensamos-eu-nunca-disse-isso-buda/ 

 

花は花 
 でさ時、さ寺の根本なでさ葬葬な勤めでとべ。さ供ゆの生生す沢山でで、

こ当家す必重さしとしうととでとべので、さ相伝しさわべ皆さげで維っと帰

っとさとうととにさででとべ。とととす、でさ人す「葬葬生さげれ維っと帰

っととうすさ。」と格っべので誰さ維っと帰とさかっべとしうととすででで

とべ。 

 人人一一で格う「縁起の悪しさの」としう受け止め方なさわべのでとしう

「生は生」さのですす、意さ人の利にがっと「縁起の悪し生」にさっべで

「縁起の良し生」にさっべで「れわしさ生」にさっべでとととでうのです。 

先日、「一半は御御》こごし）にささで、鼻半にさささ。」とさっときっべ方すでででとべ。でさに

つの通でです。 御御ででわさ人々は神聖ささのと意しです。ククククククにすわさ鼻半にささでで
す。「一半は一半でとかさしのに」。 

 人の中にはしとげさ人すしです。「自自す偉し」と意っとしさ人は自人に

レブレのな貼さのす好れです。「アアアは金維すし、貧貧人し。学歴す最

し、低し。家家す良し、悪し。地伝す最し、低し。」さとさと。 

 つの、良しとか悪しとしう基基は徳は自自と比すとさのです。つの人の利

す自人の価価な決めとしさのです。自人な自自と同じ人人と意さしのです。

つうしう人は自人と接すさとれ、自自がで松と意っとしさ人な意松とべで、

Flores são flores 

Certa vez ministrei ofício religioso num funeral no salão principal do Templo. Havia 
muitas flores como oferenda e naquele dia não precisávamos mais no nosso salão, e então 
anunciei que poderiam levá-las para casa. No entanto, uma pessoa falou: “— O que vou 
fazer com as flores de um funeral?” e por causa disso, ninguém as levou. 

Ele talvez tenha pensado, como a grande maioria, que aquelas flores de oferenda eram 
coisas “azaradas”, impregnadas de energia negativa, mas ocorre que “flores são flores”, 
e dependendo do sentimento da pessoa podem se tornar “flores azaradas” ou “flores 
inspiradoras” ou “flores maravilhosas”. .................(trecho não traduzido).............. 

No mundo há pessoas de tudo quanto é tipo. Mas as pessoas que se julgam “Eu sou o Tal, 
eu sou o bacana....” gostam de rotular os outros. “Aquele é rico, esse é pobre. Aquele é 
estudado, esse é um coitado...; aquele é de boa linhagem familiar, esse não é...; aquele 
tem elevado status, esse não tem, etc. etc.” 

Ocorre que a referência do bom ou do mau, do alto e do baixo, é na verdade fruto da 
comparação com você mesmo. São seus sentimentos e seus valores que estão 
determinando o valor das outras pessoas. E você tende a não ver as demais pessoas como 
sendo iguais a você. Uma pessoa desse tipo, quando tem que lidar com os outros, tende 
a menosprezar os que acham que estão abaixo dele, e no caso contrário, se torna um 
subserviente e bajulador. Não é capaz de enxergar a pessoa como uma pessoa (não a vê 



– 11 – 

逆の場不は卑卑》ひくつ）にさっと接とととでしです。人な人と意お》でさ

すででに意お）、レブレの》汚わべ利）で意としさとしうととです。 

 自人の経歴や、地伝さと気にれお》清とかさ利）接すささとさ、多くの人

と信頼関係すつくわ、楽とく接すさととすでれです。 

「自自はとうさのかさ」と考ゆとみでれげか？ 

 私さもモもペダダなととしべ若し頃、信頼ととしべ部松に裏一とわべ、と

しう気維すにさっべととすででです。つわは彼な自自の子自にとがうととと

しべかとしっべげでとしう。 

 私の利す自人な》私にとっと）改人にとべで、悪人にととしさのです。

》自自に都不すがしか、悪しかな判断材材にととしさとしうととです。） 

 でさべす部松な維つもモもペダダしっべと、移行や転勤で新とし部松す出

従べとれには前前者かとの部松の人万人は聞かさしととなさ勧めとです。こ

自自の目で部松な意とくしさし。前前者の人価の悪し部松はべし地上と相品

す悪かっべしけかさとわでれげかと。 

2001.09記 (c)山山 光明寺 

 

tal como ela é...), mas enxerga a pessoa por meio do seu rótulo (com o coração/sentimento 
poluído). 

Se você interagir com as pessoas sem se preocupar com escolaridade ou posição social 
(com o coração/sentimento puro), conseguirá construir uma relação de confiança e 
convivência agradável com muitas pessoas. 

E você? Que tal refletir sobre isso? 

Quando eu era jovem e trabalhava no escritório, senti certa vez que fui traído por um 
subordinado em quem confiava bastante. Isso aconteceu, provavelmente, porque no 
fundo, eu estava tentando fazê-lo meu fiel aliado. 

É o meu sentimento que faz (segundo o meu conceito) com que o outro seja uma pessoa 
de bem ou uma pessoa do mal. (Isso significa que a outra pessoa está sendo uma 
referência para decidir se é conveniente ou não para você). 

Se você for assumir uma nova função de chefia na empresa, é recomendável não dar 
ouvidos à avaliação de funcionários, de seu antecessor, pois são percepções pessoais dele. 
Olhe para seus funcionários com seus próprios olhos. Um funcionário com avaliação 
ruim de seu antecessor, pode ter sido apenas incompatível com aquele chefe. 

http://www.yamano-koumyouji.or.jp/buddha-3.htm 

(set-2001. Do site do Templo budista  
Yamano Koumyouji, da escola Jodo Shinshu Honganjiha) 

 

7.2. Buda disse que nós somos o que pensamos? – o problema com as traduções de textos budistas 

https://budismoesociedade.com/2019/05/26/buda-disse-que-nos-somos-o-que-pensamos-o-problema-com-as-traducoes-de-textos-budistas/ 
 

Não existe nenhum texto budista (com exceção talvez do Kalama Sutta) que seja tão deturpado e tenha sido tão vilipendiado pela auto ajuda ocidental quanto o 
Dhammapada. Em suma: Os versos gêmeos NÃO dizem que a mente cria a vida ou que existe qualquer tipo de lei da atração. 

26/05/2019 De Tiago Ferreira 

O Dhammapada é um dos mais populares textos do budismo. Apesar de fazer parte do Cânone Páli da escola Theravada, costuma ser reverenciado por quase todas as 
escolas budistas devido ao fato de resumir de maneira brilhante pontos centrais dos ensinamentos do Buda através de belos provérbios. Trechos famosos do Dhammapada 
são muito conhecidos por budistas e não budistas, como por exemplo: “Pois neste mundo a raiva nunca é apaziguada com outras ações enraivecidas, ela é apaziguada pela 
não-raiva, essa é uma lei imutável e atemporal” (Dhammapada 5). Outro verso antológico, o 183, costuma ser descrito como o resumo da doutrina budista: “Evitar todo 
mal, cultivar o bem e purificar a mente – esse é o ensinamento dos Budas.” 

Entretanto, o Dhammapada acabou por se tornar vítima de sua própria popularidade. Sendo um texto de domínio público, qualquer pessoa pode traduzi-lo e comercializá-
lo, o que tem ocorrido de fato. Há muitas versões do Dhammapada na língua portuguesa, dando ao leitor ampla possibilidade de escolha na hora de adquirir o texto. Mas 
quantidade não significa qualidade. Há pouquíssimas pessoas no Brasil que são conhecedoras da língua Páli, o que significa que praticamente todas as versões do 



– 12 – 

Dhammapada que temos no país são traduções do inglês e não do original. Isso, por si só, não seria um problema tão grande. O inglês é a principal língua internacional e 
todo texto budista costuma ser traduzido primeiro para o inglês para depois ganhar versões em outros idiomas. 

Entretanto, devido ao processo de absorção do budismo no ocidente incluir, muitas das vezes, uma via universalista, editoras estrangeiras descuidadas (ou em alguns casos 
inescrupulosas?) passaram a fazer “traduções livres” ou “adaptações” ao texto original, seguindo um processo de diluição dos ensinamentos budistas que já ocorre há 
séculos. Essas versões distorcidas acabam recebendo traduções para o português, mas elas não passam, na verdade, de projeções que os próprios ocidentais imputam aos 
textos budistas. O resultado desse processo é que o Dhammapada deixa de ser um texto que resume o caminho budista para se tornar um texto de auto-ajuda universalista. 
Ao invés de incomodar o leitor com ensinamentos profundos e desconcertantes, passa a ser mera confirmação dos próprios preconceitos e ideias pré-concebidas dos 
ocidentais a respeito do que eles acham ser o budismo. Neste texto, chamarei os ensinamentos contidos nessas traduções distorcidas de “Auto-ajuda budista”. 

A auto-ajuda Budista é fortemente apoiada por uma ideia que está no seu centro: o que você pensa, acontece. É surpreendente que mesmo pessoas que já conheçam o 
budismo há algum tempo sejam atraídas por essa ideia e, pior, defendam que ela foi ensinada pelo Buda! De fato, essa teoria é bastante vaidosa, pois ela dá às simples 
pessoas um papel de deuses. A mente delas se torna a fonte de criação do universo! Não preciso dizer o porquê dessa ideia ser tão popular, afinal, ela engrandece o ego 
das pessoas. Entretanto, Buda ensina Anatta, ou seja, Não-Eu, uma estratégia budista que afirma que o caminho para o fim do sofrimento não passa pelo engrandecimento 
do ego ou da personalidade. 

Se fôssemos olhar com cuidado cada uma das traduções do Dhammapada e analisar linha por linha, daria para escrever um livro sobre a montanha de equívocos que 
encontraríamos. Ao invés disso, vamos nos concentrar no excessivo papel que a Auto-ajuda budista dá à mente e ao pensamento. Uma vez que o dogma principal deste 
grupo é que o pensamento por si só pode concretizar coisas, a Auto-Ajuda budista ensina uma espécie de “Lei da Atração”, onde o segredo do sucesso seria “pensar em 
coisas boas, positivas”, o que resultaria na atração destas coisas para nossas vidas. Bastaria pensar numa coisa com afinco para que aquilo se tornasse concreto. Como 
consequência, o foco budista em eliminar Dukkha (sofrimento/insatisfação) perde espaço para a obtenção de ganhos mais imediatos. 

Esses ensinamentos, como veremos, não foram ensinados pelo Buda. Mesmo assim, diversas traduções do Dhammapada disponíveis em inglês e português defendem-nos 
expressamente. Uma das mais conhecidas e populares versões em inglês do início dos Versos Gêmeos, O Dhammapada 1, é de Juan Mascaró. Assim ele traduz: “What 
we are today comes from our thoughts of yesterday, and our present thoughts build our life of tomorrow: Our life is the creation of our mind.” Em português isso seria 
como: “O que somos hoje vem de nossos pensamentos de ontem e nossos pensamentos atuais constroem nossa vida de amanhã: nossa vida é a criação de nossa mente.” 

Mas o que diz o texto original em Páli? O início dos Versos Gêmeos, o Dhammapada 1, diz o seguinte: 

Manopubbaṅgamā dhammā, manoseṭṭhā manomayā 
Manasā ce paduṭṭhena, bhāsati vā karoti vā 

Tato naṁ dukkhamanveti, cakkaṁ ’va vahato padaṁ. 

“A vida é criação da nossa mente”? Não existe nada, absolutamente nada no texto em Páli que sequer sugira algo do tipo. O verso acima, o número 1 do Dhammapada, 
traduzido diretamente para o português diz mais ou menos o seguinte: “Todas as experiências (ou estados) mentais são precedidas pela mente, elas têm a mente como seu 
mestre, elas são produzidas pela mente.” Conseguem notar a diferença? A palavra Dhamma significa, neste contexto, “fenômenos mentais”, algo muito diferente de “vida”. 
Afirmar que o Buda, nesse texto, afirma que a vida é criação da mente é distorcer o que está sendo dito. 

O termo “vida” é muito abrangente. Se formos levar a fundo a ideia de que a vida é criação da mente, logo chegaríamos à conclusão de que o mundo é mera projeção 
ilusória. Ou, talvez, que é nossa mente quem cria as bactérias, os peixes no fundo do mar ou até mesmo os extra-terrestres que possam vir a existir. Falando sobre o mesmo 
texto, Bodhipaksa afirma que “O Buda, ao que parece, nunca argumentou que o mundo fosse ilusório (māyā), mas simplesmente que nossa experiência dele é distorcida 
(vipallāsa)”. Sobre esse último ponto, Buda explica que há quatro maneiras pelas quais nós realizamos essa distorção: 

“Bhikkhus, há essas quatro distorções da percepção, distorções da mente, distorções do entendimento. Quais quatro? ‘Permanente’ com relação ao que é impermanente 
é uma distorção da percepção, uma distorção da mente, uma distorção do entendimento. ‘Prazer’ com relação ao que é sofrimento … ‘Eu’ com relação ao que é não-eu 



– 13 – 

… ‘Belo’ com relação ao que não é belo é uma distorção da percepção, uma distorção da mente, uma distorção do entendimento. Essas são as quatro distorções da 
percepção, distorções da mente, distorções do entendimento. 

“Há essas quatro não distorções da percepção, não distorções da mente, não distorções do entendimento. Quais quatro? ‘Impermanente’ com relação ao que é 
impermanente é uma não distorção da percepção, uma não distorção da mente, uma não distorção do entendimento. ‘Sofrimento’ com relação ao que é sofrimento … 
‘Não-eu’ com relação ao que é não-eu … ‘Não belo’ com relação ao que não é belo é uma não distorção da percepção, uma não distorção da mente, uma não distorção 
do entendimento. Essas são as quatro não distorções da percepção, não distorções da mente, não distorções do entendimento.” 

Percebendo permanente no impermanente, 
prazer no doloroso, 

eu naquilo que é não-eu, 
belo no feio, 

os seres são destruídos pelo entendimento 
incorreto, 

loucos, desvairados. 
Atados pelo jugo de Mara, 

da canga eles não têm descanso. 
Os seres seguem perambulando, 

conduzidos ao renascimento e morte. 
 

 Mas quando os Iluminados 
surgem no mundo, 

trazendo a luz para o mundo, 
eles proclamam o Dhamma 

que conduz ao fim do sofrimento. 

Quando aqueles com sabedoria ouvem, 
eles recuperam a razão, 

vendo o impermanente como impermanente, 
o sofrimento como sofrimento, 

aquilo que é não-eu como não-eu, 
o não belo como tal. 

Assumindo o entendimento correto, 
eles superam todo sofrimento. 

(Aṅguttara Nikāya 4.49) 

 

No sutta acima, de acordo com o portal Acesso ao Insight, Buda explica que: 

“As distorções operam em três níveis. Primeiro as distorções da percepção (sañña-vipallasa) fazem com que interpretemos mal a informação recebida através das portas 
dos sentidos. Por exemplo, podemos confundir uma corda no caminho como sendo uma cobra. Normalmente esses erros são corrigidos através de uma análise mais 
cuidadosa, mas algumas vezes esses erros sensoriais são ignorados e se mantêm. 

Distorções da mente ou do pensamento (citta-vipallasa) têm a ver com a etapa seguinte no processo cognitivo quando pensamos ou ponderamos sobre todo o tipo de 
coisas. A mente tende a elaborar com base na percepção e se os pensamentos tiverem por base percepções distorcidas, então eles também serão distorcidos. 

Em algum momento esses tipos de pensamentos se tornam habituais e evolvem para distorções de entendimento (ditthi-vipallasa). Podemos estar tão convencidos que 
existe uma cobra no caminho que não importa a quantidade de evidências em contrário, a nossa ideia não será modificada. Estamos aprisionados no entendimento 
incorreto”. 

Buda ensina que, através de um ou mais desses três níveis, nossa percepção e compreensão do mundo são distorcidas em quatro situações: 1) quando achamos que algo 
que é impermanente é permanente; 2) quando achamos que algo que é doloroso é prazeroso; 3) quando vemos Eu naquilo que é Não-Eu; 4) quando atribuímos beleza ao 
feio. As três primeiras distorções estão ligadas às três marcas da existência: anicca (impermanência), dukkha (insatisfação/sofrimento), anatta (Não-Eu). Não reconhecer 
as três marcas da existência sem dúvida alguma distorce nossa compreensão da realidade. Portanto, um dos pilares do Nobre Caminho Óctuplo é o entendimento correto. 



– 14 – 

Mas, em nenhum momento o Buda diz que nosso entendimento correto desses fatores funcionará como uma Lei da Atração, modificando a realidade e nos trazendo 
benefícios como se fôssemos um ímã. 

Entretanto, os Versos Gêmeos do Dhammapada tem sido utilizados para aproximar o budismo de uma abordagem que coloca o Eu e suas realizações no centro das 
atenções. Em um vídeo do YouTube que tem milhares de visualizações, o início dos Versos Gêmeos foi traduzido dessa forma: 

O que pensamos hoje é o que seremos amanhã; Nossa vida é uma criação de nossa mente. 

O vídeo segue citando trechos de uma tradução bastante livre dos Versos Gêmeos, o que facilita interpretações distantes do que o Buda tinha em mente. Ao invés de ser 
um Caminho para o Despertar, o budismo, de acordo com tal interpretação, passa a ser uma ferramenta para você “atingir os seus sonhos”. Em determinado momento do 
vídeo, a palestrante fala que “a harmonia se alcança quando pensamos grande. Ao pensarmos pequeno, nos afogamos num copo d’água, porque simplesmente ficamos do 
tamanho dele”. Ou seja, o “budismo” proposto no vídeo é simplesmente “pensar grande”. 

O erro aqui não é apenas dar à mente um poder quase miraculoso, mas também esquecer que o Dhamma não se limita a fatores mentais, mas inclui também atividades 
bastante práticas que vão muito além do pensamento. Como no livro de auto-ajuda O Segredo, a Auto-Ajuda Budista coloca o Eu no centro de tudo, pois basta uma 
mudança de pensamento do indivíduo para que toda a realidade se transforme. “Você é aquilo que você pensa. Nossa vida é o resultado de nosso pensamento”. Tais frases 
são hiper simplificações e verdadeiras distorções do que diz o Dhammapada. É verdade que o entendimento correto e o pensamento correto são importantes e partes 
do Caminho Óctuplo, mas não da maneira superficial como a auto ajuda budista ensina. 

O Buda nos diz que o entendimento correto é, na verdade, compreender as Quatro Nobres Verdades, ou seja, que existe insatisfação e sofrimento; que eles são causados 
por nossos desejos; que é possível eliminar a insatisfação e o sofrimento se eliminarmos o desejo; e que o desejo é eliminado através do Caminho Óctuplo, um caminho 
ético que não inclui apenas “pensar positivamente”, mas várias práticas que envolvem bem mais do que o ato de pensar. 

O Buda define o pensamento correto dessa maneira: “E o que é pensamento correto? O pensamento da renúncia, de estar livre da má vontade e de estar livre da crueldade. 
A isto se chama pensamento correto.”  

Vejam que Buda fala do pensamento correto como ausência de crueldade e má vontade e como renúncia. Ele não descreve nenhum tipo de “mentalização” que vai “atrair 
coisas boas e te fazer conquistar seus objetivos”. 

Em suma, entendimento correto e pensamento correto significam, para o Buda, compreender as quatro nobres verdades e ter pensamentos de não-violência, de renúncia e 
de boa vontade.  

Veja que o pensamento correto é descrito de forma altruísta, incluindo as outras pessoas: Não violência para consigo e os demais, boa vontade para com todos. Já na Auto-
Ajuda Budista, todo o foco está no próprio indivíduo, que molda toda a realidade com sua própria mente a fim de obter resultados rápidos para problemas ordinários. 

Alguém pode argumentar que o budismo pode sim ajudar as pessoas nos seus afazeres diários. Não estou negando isso, mas é de um empobrecimento absurdo reduzir o 
Dhamma à mentalização de coisas boas, a pensar positivo para mudar a realidade e atrair bens pessoais. Embora o Dhamma tenha o poder de mudar radicalmente nossas 
vidas para melhor, a auto-ajuda o vende como uma fórmula que vai te ajudar a passar no ENEM se você pensar corretamente. Acredite, o Dhamma pode fazer bem mais 
do que ajudar com o ENEM, ele pode eliminar seu sofrimento, purificar sua mente e espalhar Metta (Amor e bondade) por onde você estiver. 

O Buda também não dava declarações rasas e simplistas. “Você é o que você pensa” é uma afirmação tola. Um homem que está mentalmente confuso e realmente acredita 
ser Napoleão Bonaparte continua não sendo Napoleão Bonaparte. A mente dele não vai mudar a realidade e torná-lo Napoleão, muito menos fará com que os outros 
acreditem que ele é Napoleão. Se bastasse mudar a forma de pensar ou de apreender a realidade para se atingir o objetivo final, o Caminho Óctuplo proposto pelo Buda 
não seria composto por esferas práticas que vão além do pensamento, como a ação correta, o modo de vida correto e o esforço correto, por exemplo. O que adianta 
“mentalizar” coisas boas, por exemplo, se seu modo de vida não é ético? Ou melhor: se bastasse mudar a forma de pensar para se tornar um Desperto, era só passar a 



– 15 – 

acreditar ser um Desperto e isso aconteceria. Não funciona assim. O pensamento correto é só um dos elos do Caminho. Ele precisa estar associado a determinadas ações 
práticas para dar os frutos necessários. O próprio Buda fala da relação entre pensamento e ação quando conversa com Rahula: 

“Rahula, quando você quiser praticar uma ação com o corpo, você deveria refletir a respeito: ‘Esta ação corporal que quero praticar – conduzirá à minha própria 
aflição, à aflição de outros, ou ambos? É uma ação corporal sem habilidade, com consequências dolorosas, resultados dolorosos?’ Se, refletindo, você sabe que conduzirá 
à sua própria aflição, à aflição de outros, ou ambos; será uma ação sem habilidade com consequências dolorosas, resultados dolorosos, então qualquer ação corporal 
desse tipo é totalmente inadequada. Porém se refletindo, você sabe que não causará aflição…será uma ação habilidosa com felizes consequências, felizes resultados, 
então qualquer ação corporal desse tipo é adequada. 

“Também, Rahula, enquanto você estiver praticando uma ação com o corpo, você deveria refletir a seu respeito: ‘Esta ação corporal que estou praticando – conduzirá 
à minha própria aflição, à aflição de outros, ou ambos? É uma ação corporal sem habilidade, com consequências dolorosas, resultados dolorosos?’ Se, refletindo, você 
sabe que conduzirá à sua própria aflição, à aflição de outros, ou ambos…você deveria desistir dela. Porém se refletindo você sabe que não é…você pode continuar com 
a ação corporal. 

“Também, Rahula, tendo praticado uma ação corporal, você deveria refletir a respeito … se, refletindo, você sabe que conduziu à sua própria aflição, à aflição de outros, 
ou ambos; foi uma ação sem habilidade com consequências dolorosas, resultados dolorosos, então você deveria confessá-la, revelá-la, abri-la para o Mestre ou um sábio 
companheiro na vida santa. Tendo confessado…você deve exercer contenção no futuro. Porém se refletindo você sabe que não conduziu à aflição…foi um ação corporal 
habilidosa com consequências felizes, resultados felizes, então você deveria se sentir mentalmente renovado e contente, treinando dia e noite nos estados benéficos. 

…[da mesma forma para ações verbais e mentais]… 

“ Portanto, Rahula, você deve treinar dessa forma: ‘Eu purificarei minhas ações corporais, ações verbais e ações mentais através da repetida reflexão.” 

Dessa forma, o Buda chama atenção para a reflexão antes de agir. O pensamento aqui tem uma função prática direta: qual a forma mais hábil de usar meu corpo, minha 
fala e minha mente para o meu benefício e dos meus semelhantes? É dessa forma que nosso pensamento correto interfere na realidade: mudando nossas ações, falas, modo 
de vida, esforço, etc. Não há uma relação mágica da mente com o universo, onde o último é moldado pelo primeiro. O budismo é uma religião da ação, onde o pensamento, 
a reflexão e o aspecto mental se integram à vida prática de cada um. O budista age, anda, se esforça, usa o corpo. Não é só alguém que senta, medita e espera que seu 
pensamento mude as coisas miraculosamente. Buda nunca agiu assim. Ele andava centenas, milhares de quilômetros para ensinar, tendo em vista a compaixão pelos seres. 
Era um homem de ação. Não ficava sentado “pensando positivamente” e esperando que algum tipo de Lei da Atração viesse em seu auxílio. 

Esperar que o simples pensamento positivo possa mudar tão profundamente o mundo, além de tolo, é conservador. Tal atitude nos leva ao egoísmo de acreditar que se 
uma pessoa está com problemas na vida é porque ela não tem pensado corretamente. Se há pessoas com graves dificuldades materiais, a atitude budista é tentar ajudar com 
doações (Dana), e não achar que elas deveriam mentalizar boas coisas para que o dinheiro apareça. O mundo não é simplista dessa forma. Buda não era um homem tolo 
que fazia alegações bobas e superficiais sobre a vida. Ele, do alto do seu Despertar, compreendia a vida humana na sua mais complexa profundidade. Justamente por estar 
ciente disso que Buda hesitou em ensinar o Dhamma depois de alcançar o Nibbana, pois temia que pudesse ser mal compreendido pelas pessoas, uma vez que alguns de 
seus ensinamentos requerem esforço e prática para a devida compreensão. Ao invés disso, algumas pessoas preferem simplificações grosseiras que atendam ao seu próprio 
ego. A auto-ajuda é, por excelência, a religião de Mara. 

PS: Boas traduções do Dhamapada se encontram nos links abaixo: 

Livros:  

Clique para acessar o Dhammapada%20de%20Buddharakkhita.pdf 
https://www.estantevirtual.com.br/livros/nissim-cohen/dhammapada-a-senda-da-virtude/2090214900 (Obs: este link está desativado mas a indicação do livro é esta: 
Dhammapada: A senda da virtude, por Nissim Cohen. Editora  Palas Athena) 
http://www.acessoaoinsight.net/dhp/dhp_indice.php 



– 16 – 

 

7.3. 『大学』について 

Fonte: https://keigossa.hatenablog.com/entry/20140822/1408672658 

 

との」大学』としう書万は、儒学の経古「第書五

経」のうす、第書の第一に挙げとわささのです。

での薪な背負っと根な開く子とさ像「第二金次

松」す相にととしさ書万とつ、との」大学』に自

さででれげ。でべ、との」大学』は、戦前、教教

者者者者経の必必科目ででっべととさでさつうで

す。とわに加ゆと、江戸時時の侍教育す、儒学な

基調に行わわとしべととな考ゆさと、」大学』す

日根に第ぼととれべ影影は多大ささのです。 

 とかと、時時は移で、人す生生すさ環境さ変わででとべ。特に、儒学の経

古で使わわとしさ「漢波」は、日常生生に縁深しさのとさっととでしでと

べ。でべ、との変同に伴っと」大学』つわ自一さ、日根人かと深く離わとと

でっべがうに意わわです。「武武最」さ「大調大」さ忘わ去とわつうにさっ

としさ今しかととつ、との」大学』す広く日根人に読でわさすれと意わわと

さででれげ。 

 

 

Fonte: Blog do Templo Budista Engakuji, Kamakura city, Japan 

https://www.engakuji.or.jp/blog/34041/ 

 

」大学』としう書万のはじめに、「大学の最は、明徳な明とかにすさに現で、民な親べにすさに現

で、至改に止でさに現で。」とででです。 

つわかと、更に、「止でさな英っとのす一でさ有で、一でっとのす本く静かに、静かにととのす本く

安く、安くととのす本く慮かで、慮かでとのす本く得。」と続しとしです。 

」大学』は、儒教の経書の一つででで、」中中』」論論』」孟子』と不われと第書とさ格わわです。 

はじめの「明徳な明とかにすさ」「民な新べにすさ」「至改に止でさ」の三つす、三三三とさ格わわ

と大一にさわとしです。 

盤盤禅師す、第第歳の時に、との」大学』な学げで、ととに説かわとしさ「明徳」とは何かにつしと

悩でわべのでとべ。 

7.3. O livro “Grande Ensinamento” 

 

O livro “Grande Ensinamento” (大学 = Daigaku) é o primeiro da série “Cinco 
Clássicos e Os Quatro Livros” de Confúcio. O livro que o garoto “Ninomiya 
Kinjiro” com as lenhas nas costas tem nas mãos é exatamente este, do Grande 
Ensinamento. Além disso, dizem que o Grande Ensinamento era de leitura 
obrigatória nos exames de seleção de professores, antes da guerra. E, considerando-
se que a educação básica dos samurais no período do feudalismo era baseada no 
confucionismo, a influência cultural do Grande Ensinamento, no Japão, é enorme. 

No entanto, os tempos mudaram e o ambiente em que as pessoas vivem também 
mudou. Em particular, o chinês arcaico (漢波- Kanbun) usado nas escrituras 
confucionistas, está muito distante da vida cotidiana do japonês. E com essa 
mudança, o Grande Ensinamento se distanciou dos japoneses. Agora que tanto 
“Bushido”(*) quanto “Yamato-damashii”(**) estão sendo esquecidos, o Grande 
Ensinamento deveria ser amplamente lido pelos japoneses. 

 

(*) Ver: https://www.bbc.com/portuguese/geral-58496068 

              https://en.wikipedia.org/wiki/Bushido 

(**) Ver: https://www.japaoemfoco.com/yamato-damashii-espirito-japones/ 

                https://en.wikipedia.org/wiki/Yamato-damashii 

 

Sobre o 大学大学大学大学 –––– Daigaku = Da Xue = Great Lerning  

Fonte: Blog do Templo Budista Engakuji, Kamakura city, Japan 

https://www.engakuji.or.jp/blog/34041/ 

 

(.....trecho não traduzido.......) 

 

 



– 17 – 

守守守先生の」新訳 大学・中中 自自な磨しと人生な一でひとくべめの百格百話』には

自かでやすし宇時論訳す記さわとしです。つの根かと紹介されとしべしれです。 

「大学で学ぶ目目は何か。 

第一は、自自す生でわつれ維っとしさ素素ととし徳な発宇すさとと。 

第第は、自自一人の修養しけにととでとお、つわな人々にさ第ぼとと、つわれわの徳な発

宇でれさがうに導くとと。 

第三は、以地の第つのととす到到とべ最最の状生な、つつに維維すさがうに努めさととで

でさ。」としうのでででです。 

つとと大学で学ぶとしうととな守守先生は、「社会に出と立立さ働れなと、でわでかと信

頼さわさ社会人にささべめには、当自のととさすと、本力と人格の両真にわべっと自自な

磨かさけわささとさし。ととで格う「大学の最」とは、つうしう学問な指ととしさ。古し

ととさな使ゆさ、「君子の学」と格っとさがし。」と解説ととくしさっとしです。 

ととでは「明徳」な「自自す生でわつれ維っとしさ素素ととし徳」と訳さわとしです。つ

わかと、次のとととな守守先生は、「最最の状生な自覚すさととすでれわさ、さのおかと

意は一でさ。意す一でわさ、さはや利に行揺はさく、とげさ状生にさかわとさ安一ととし

さ。つうささと、じっくでと意慮なめすとすととすでれと、最最の目目に到到すさととす

でれさ。」と訳さわとしです。 

今今今今老師さ」禅海一海』としう書万な著とと、つのはじめに明徳な説かわとしです。 
とすとは、盛永宗感老師の宇時論訳な参照とです。 
「大学の最は明徳な明とかにすさととにでさ。民な新べにすさととにでさ。至地の改に止でさととに

でさ。止でさととな英わさ利は一でで、利す一でわさ静かにさで、静かにさわさ、利は安とかにさ

で、安とかにさわさ正とく意慮すさととすでれさ。正とく意慮とと、初めと明徳な明とかにすさとと

すでれさ。」としうのでででです。 

とわな釈宗宗老師は解説さわとしです。岩波波波の」禅海一海海話』な参照とです。 
「明徳としうさのはとげささのかと格ゆさ、無す根利の変名と格うとさ宜し。」としっと、根利の別

名しとしうのでででです。 

「重すさにつの利は名ささし、名にけ様ささし。目で意さととさ、耳で聞くととさ出従らす、」つわ

では伝わとさしので、 
「捉でゆ所すさしかと、ととに表示とと、「明徳」と格う」としうのでででです。つとと更に 

「との徳としうさのは天かと降っべのでさ、地かと湧しべのでささし。 

神様す創っべのでさ、仏様す創っべのでささし。無々す先天目に維っと居ささのな、暫く

明徳としう」としうのでででですかと、ととのとととな盤盤禅師す「不生」と格っべので

ででです。誰すつくっべさのでささし、さとかと維っとしささのさのです。 
更に宗宗老師は、 
「とかとつの維っと居さ明徳ででさけわとさ、如何れげ「人欲の私」、仏法で格ゆさ煩悩の行に、と

の明徳な曇とれと居さ」と説かわとしです。 

とわす盤盤禅師す私のひしれの故に意ゆさくさっととでっとしさとしうとととでででです。つとで宗

宗老師は 

「しかと、先お」大学』即す大人の最な学ぶ者の重主は、何処にでさかと格ゆさ、「明徳な明とかに

すさ」に現さ」と説かわです。つのうゆで、 

「明徳な明とかにと終っべさとさ、次に「民な新べにすさ」。」としうのですす、とわは「自自す明

徳な明とかにとべさとさ、一一の人なとと明徳な明とかにれとめがとしう意意なさ、格言な換ゆと

Uma tradução moderna do 大学– Grande Ensinamento, de fácil compreensão, foi 
apresentada pelo professor Hiroshi Moriya (1932 ~ . Pesquisador da Literatura 
Clássica Chinesa, SBI Graduate School. 

“Qual é o objetivo de seus estudos, numa universidade? 

O primeiro é o de manifestar as virtudes maravilhosas com as quais você 
nasceu. 

O segundo é o de não reter somente para si o que aprendeu, mas também, o 
de orientar as demais pessoas para que eles também possam manifestar as 
suas virtudes. 

O terceiro é o de esforçar-se, em sempre manter a melhor condição dos dois 
itens acima alcançados”. 

Compare com a Máxima 15: ... 

Em primeiro lugar elucidar a sublime virtuosidade, ou seja, esclarecer 
a sabedoria de Deus e o espírito de benevolência; 

Em segundo lugar renovar o pensamento das pessoas, desenvolvendo 
nelas a espiritualidade mediante a sabedoria de Deus e o espírito de 
benevolência. 

Em terceiro lugar conduzir as pessoas para a permanência no exercício 
do bem supremo, ou seja, alcançar o estágio da moral suprema, objetivo 
final como ser humano. 

 

E o prof. Moriya complementa da seguinte forma:  

“Para ingressar na sociedade, trabalhar direito, tornar-se bem sucedido, 
reconhecido e com credibilidade, é claro, você deve se aprimorar na 
habilidade e na personalidade. O caminho do Grande Ensinamento é 
exatamente isso. Numa linguagem arcaica pode-se dizer que é a “Ciência da 
nobreza, a ciência dos cavalheiros”. 

Aqui, “明徳 - Meitoku que significa elucidar a sublime virtuosidade” é traduzido 
como “uma virtude maravilhosa, inata (inerente, pessoal, natural)”.  

Em seguida o prof. Moriya, diz:  

“Se você estiver consciente de sua melhor condição, naturalmente os seus 
propósitos na vida serão definidos. Se os propósitos estão firmes, não haverá 
motivos para vacilar e você será sempre estável, em quaisquer situações. Com 



– 18 – 

「民な新べにすさに現で」と申とべので、重すさに明徳な明とかにすさは自利目、民な新べにすさは

利自目ででで、利自は自利の起でで、自利は利自の起でででさ。」と説かわとしです。 

盤盤禅師で申と地げわさ、不生の仏利な明とかにとと、つわなやさとし格言で多くの方々に伝ゆべと

しうととでででです。 

つうとと「つの悟でと、行しと利す円円に至っべ所す「至改」ででさ」と宗宗老師は説かわとしさの

でででです。 

とわす三三三さのでででです。つとと更に宗宗老師は、 

「との「三三三」な一つ無す万にとがうとしうには、「五五」す重さ」としうのです。つの「五五」

の初ででは「止でさ」としうととです。 

    ↓ ↓止 一 静↓ ↓ ↓安 慮 得としう順順さのです。 

「先お無々すとの行しと居さ処の利な以と無す利の根な意がうとしうとさ、つわは困し。自自の行し

と居さ利つの者かととと、先おすきげと、止止の如く、明明の如れ、つの境人ご這介とつささとら。

止の中に落すと居さ玉な探つうとしうさとさ、先おつの止な澄でとむさとしうととす必重で、行しと

居さ利な以と正すに真根な意がうと格うとさ、決ととつわは意ゆら。」ととと、 

「先お無す利な止めさととな一つ工工とさけわささとら」としうのです。 

つわかと「一べび利す止でっべさとさ、始めと本く「一でさ」。止でさとしう字は、無々す歩しと居

さのな、歩みな止めべとしうので、利すつうしう状生に至っべさとさ、すきげと一でっべので、無す

大最の一でさす如く、精神さ一一不変としう境に至さ」のでででです。 

つわかと「自と静寂の境人は其処に宇わわとくさ」がうにさでです。 

つの次には「静かにとと而とと後に安と」、「とわは自自にとと至さのでででです」と説かわとしで

す。 

「静かささ境人に居わさ、自と安くさっとくさ。利す安くさっとくさ」のです。 

利す安くかにさっとがく慮さがうにさで、至改、明徳す得とわさのです 

宗宗老師は「との「五五」としうさのす、禅那としうととにさで、静慮としうととにささ。格言す違

うしけ」しとしうのでででです。 

盤盤禅師は、自自さでの独自の坐禅修行なささっと、散乱すさ利な止めと、利す一でで、静かにささ

でっと、安とかにさで、がく慮っと、不生の仏利な了解すさととな得べのでででです。 

明徳な明とかにとべと格っとさ同じととさのですす、盤盤禅師は、生生かけとつわな「不生の仏利」

ととと説かわべのでとべ。 

盤盤禅師にとっとは、明徳と仏利とはひとつのさのででででとべ。 

 

isso você poderá utilizar plenamente a sua imaginação e atingir os objetivos 
mais nobres”. 

 

(.....trecho não traduzido.......) 

 

 

– Fim – 


