
21. Explicar a doutrina com a virtude da benevolência, 

e não por meio do intelecto ou sentimento36. 

慈悲法を説き知と情を用いず – Jihi Hou Wo Toki Chi To Jou Wo Moti 

Izu – Explain supreme morality by virtue of benevolence, not by means of 

intellect or sentiment 

[17.dez.2020] 

 

Esta máxima refere-se ao estado de espírito necessário quando 

explicamos o caminho da vida para as pessoas. 

“Doutrina” em budismo significa a verdade, a lógica ou a justiça, 

mas, aqui está se referindo à moral suprema que é a lei da 

natureza. Esta máxima nos ensina que, quando explicamos a 

moral suprema a uma outra pessoa não devemos nos limitar a 

explicar apenas com o nosso conhecimento ou emoção; devemos 

agir com o sentimento de benevolência – em realmente desejar o 

desenvolvimento e a salvação dessa pessoa. 

 
36  Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema 

(Número 8.8): Explain supreme morality by virtue of benevolence, not by means of in-
tellect or sentiment. One's motive of exhorting another man to supreme morality must 
lie in a wish to enlighten and bring salvation to him out of one's pure spirit of benevo-
lence. To talk, therefore, out of mere intellectual desire to display one's knowledge, or 
simply to explain the meaning of supreme morality, or to persuade the man because his 
conduct does not agree with one's sentiment or interest, is, from the moral point of 
view, an almost inutile effort. In the practice of supreme morality, what is valued is the 
motive and the purpose of the speech made to impart supreme morality to another. If 

one's speech is not based on the spirit of benevolence, that is, motivated by one's wish 
to bring another's mind to salvation, but remains to be a mere explanation of supreme 
morality by means of knowledge or sentiment, that conduct completely disagrees with 
the spirit of supreme morality; as a matter of fact, the speech does not penetrate the 
other man's heart, and one's effort turns out in the end to be utterly ineffective. Lec-
tures, discourses, talks and explanations belong to intellectual activities. Only the ef-
fort of spiritual salvation motivated by the spirit of benevolence turns out to be a deed 
of supreme morality. The results of mere intellectual effort are very small. Very great, 

indeed, are the results of efforts made from the desire for human spiritual salvation. 



No “Analectos” de Confúcio encontramos a seguinte passagem: 

“Ouvir o caminho e logo depois, querer ensinar a direção a seguir 

é como se fosse desfazer-se da virtude”. Isso significa que, ao 

escutar boas coisas de alguém e querer explicar imediatamente ao 

outro, é como se fosse jogar fora a sua virtude. Ou seja, mesmo 

escutando coisas boas, não será possível assimilá-las para nós 

mesmos enquanto não as fixarmos na nossa mente e colocarmos 

em prática essas coisas boas. 

Quando ouvimos boas palestras referentes à moral ou à fé, temos a 

tendência de querer explicar imediatamente aos outros, como se já 

estivéssemos praticando. Mas, por mais que explique aos outros as 

coisas que nós não estamos praticando, o esforço será em vão. 

Assim que acabar de ouvir os ensinamentos, é muito importante 

colocarmos em prática primeiro – mesmo que seja aos poucos –, 

em vez de simplesmente conhecer intelectualmente a teoria ou de 

querer transmitir aos outros. 

[Em primeiro lugar as práticas, em vez de ouvir ou querer 

explicar
37

 ]. 

Enquanto estivermos com a atitude mental de agradar os 

veteranos, colegas ou os ouvintes, ou de causar-lhes boas 

impressões, ou simplesmente de mostrar-lhes o nosso 

conhecimento – ao explicar ou falar aos outros –, o resultado, do 

ponto de vista ético-moral, será de pouco valor. Da mesma forma, 

quando somos consultados para uma orientação, não 

alcançaremos bons resultados se ficarmos com pena da pessoa por 

simples envolvimento emocional, ou então, aconselharmos com a 

intenção de adverti-la – simplesmente porque as atitudes dela não 

nos agradam ou contrariam nossos interesses. É porque essas 

 
37 Don't just listen and tell; practice is requisite = Morality or faith in the past chiefly 
consisted in obtaining knowledge concerning morality or faith, and imparting it to oth-
ers. Faith, especially, consisted mainly in worship, prayer or sermons and very rarely 
led to practising morality based on the faith. Supreme morality introduced in this book 
does not simply consist in learning its principles in terms of knowledge or explaining 
them to others in vain words. It requires a man to put into immediate practice what lit-
tle he has learnt to the best of his ability. Obs.: Preferiu-se traduzir como “Em 
primeiro lugar as práticas, em vez de ouvir ou querer explicar” aparentemente mais 

próximo do original em japonês. 



orientações ou palestras são meramente teóricas ou emotivas, por 

estarem com a motivação e objetivo baseados no espírito 

egocêntrico. Por isso, as palavras não conseguirão sensibilizar as 

pessoas, tampouco, elas não entenderão corretamente a 

necessidade da moral e nem colocarão em prática 

espontaneamente. 

Na moral suprema, somos nós que devemos – em primeiro lugar – 

desenvolver dentro de nós mesmos o espírito de benevolência em 

desejar a felicidade do próximo, e esforçar para a elevação do 

caráter. É exatamente nesse espírito puro, autêntico – em desejar a 

salvação da mente de uma outra pessoa – que reside a energia e a 

vida da moral suprema. E na proporção em que praticarmos a 

moral suprema, intensificando o sentimento de benevolência, 

conseguiremos influenciar a personalidade do outro e alcançar o 

desenvolvimento e a salvação.  

Do Kakuguen, págs. 58~59 

 


