
19 

05. Benevolência, Tolerância e Autorreflexão10 

慈悲寛大自己反省 – Jihi Kandai Jiko Hansei – Benevolence, tolerance 

and self-examination 

[12 dez 2012] [17.dez.2020] 

Esta máxima diz respeito ao estado de espírito básico, das práticas 

da moral suprema. 

A origem do termo benevolência é o Budismo e desde a 
antigüidade, seja na China seja no Japão, benevolência tem sido 
interpretada como eliminação do sofrimento e provimento da 
alegria e prazer na vida. A Moralogia reconhece na benevolência 

do Budismo o que Confúcio denominou de Humanidade (amor 

humano, virtude) ou o Jesus Cristo, de Amor; e então, 

convencionou denominá-la de benevolência a essência comum a 

esses significados. Ela significa um estado de espírito puro e 
cristalino, totalmente isento de egoísmo, de amar e desenvolver 
todos os seres vivos, e o exercício desse estado de espírito. A 
origem(fonte) desse estado de espírito é Deus, ou seja, o trabalho e 
a obra da natureza, em criar e desenvolver tudo e todos. 

 
10  Do Tratado da Ciência da Moral, inglês, Vol. 3, Sinopse da Moral Suprema 
(Número 3.1): Benevolence, tolerance and self-examination. Not that there were 
among the observers of traditional morality none who could claim to be men of benev-

olence, tolerance and self-examination, but most of those were so as a result of their 
inborn natures or because they were simply practising intellectual morality according 
to their own capacities. Men of benevolence, how-ever, so called according to supreme 
morality, are those who have become benevolent by following the teachings of the 
sages and personifying the mind of God: they therefore fulfil their duties to ortholi-
nons, love other people, forgive others' faults and vices, and in all cases examine them-
selves, taking all responsibility upon themselves, and making efforts at selfless sinceri-
ty, out of their great hope of bringing enlightenment and salvation to the minds of all 

mankind. This spirit of benevolence, therefore, serves as the first fundamental spirit for 
practising supreme morality. The spirit of justice is contained in this spirit of benevo-
lence, and works so as to regulate the spirit of benevolence at the point of its expres-
sion so that it may not be too great nor too little. The benevolence of God always con-
tains justice. (See Book One. Chapter 14. V.)  



20 

Tolerância11 quer dizer um coração amplo e grandioso, que aceita 

e desenvolve todas as coisas. 

Autorreflexão é o estado de espírito de refletir – em quaisquer 
situações – a insuficiência de sua dedicação moral e de dignificar a 
vida e manifestar cada vez mais a verdadeira sinceridade, jamais 
culpando os outros. 

Benevolência, Tolerância e Autorreflexão, portanto, significa 
dedicação e empenho com verdadeira sinceridade, isento de 
egoísmo, refletindo e assumindo a responsabilidade em tudo, em 
quaisquer circunstâncias; significa ainda, seguir os ensinamentos 
dos grandes mestres, assimilar o espírito de Deus e tornar-se 

benevolente, respeitar os ortolinos, amar as pessoas e perdoar seus 
defeitos e maldades – com um coração sempre grandioso, 
pensando no desenvolvimento e salvação das pessoas do mundo 
inteiro. 

Em 1912, o fundador da Moralogia Chikuro Hiroike livrou-se 

milagrosamente de uma grave enfermidade e depois, em 1915, 
teve que se retirar da entidade religiosa para a qual havia decidido 
se dedicar inteiramente, doando todos os seus bens. Hiroike 
registrou em seu diário, o seu estado de espírito nesse dia, da 
seguinte forma: 

“...não importa, neste caso, quem é que está com razão... o fato é 
que se eu me envolver agora em conflitos não terei mais moral 
como apóstolo mundial da paz. E também, atitudes reativas desse 
tipo não permitirão sensibilizar positivamente as pessoas. Deverei 
me apoiar na autorreflexão , em todas as coisas, desculpar-se e 

agradecer esta oportunidade; com essas atitudes a personalidade se 

fortalecerá. E é só dessa forma que conseguirei a salvação da 
mente humana”. 

 
11 A expressão original em japonês é Kandai (寛大) que significa literalmente 

“coração grandioso, coração amplo, aceitação”. As palavras mais próximas 

desse significado seriam “magnânimo, generoso” em vez de “tolerância” co-

mo consta na tradução em inglês. A palavra generosidade seria uma opção. 



21 

Ou seja, após a perda do dinheiro, da notoriedade, dos preciosos 
livros indispensáveis a um cientista, e até mesmo de seus 

colaboradores, Chikuro Hiroike fez uma profunda reflexão sobre a 
sua falta de virtude; decidiu então, envidar todos os seus esforços 
na construção da Moralogia e amar verdadeiramente as pessoas – 
com benevolência e tolerância –, e seguir inteiramente os 
ensinamentos dos grandes mestres visando ao desenvolvimento e 

a salvação das pessoas do mundo inteiro. 

As pessoas que visam ao estudo da moral suprema e a elevação do 
caráter devem ter sempre como referencial o espírito de 
“Benevolência, tolerância e autorreflexão”, sendo imprescindível 
cultivar e desenvolver este espírito dentro de si. 

Mas, para isso é necessário confiar primeiro na existência divina, 
vivendo o dia-a-dia com fé e convicção nessa existência. Ou seja, 
temos que desenvolver o sentimento de respeito e gratidão para 
com Deus, que comanda o universo, e viver o dia-a-dia com 
sentimento de benevolência, que é a essência do espírito de Deus. 

Nós não vivemos apenas com as nossas próprias forças; vivemos 

na dependência de uma grandiosa força que transcende ao ser 
humano, e que é a obra e realização da força de Deus. Se 
vivermos o dia-a-dia com essa consciência – e em conformidade 
com a lei da natureza –, o sentimento de egocentrismo será 
naturalmente eliminado surgindo com isso, no nosso interior, a 

benevolência calorosa, humilde e sincera. 

Assimilando o espírito de benevolência, dessa forma, surgirá 
espontaneamente a vontade de compartilhar essa alegria com as 
demais pessoas, e de difundir os ensinamentos e esforçar-se em 
prol da solução de diversos problemas da sociedade. E com isso 

poderemos finalmente concretizar a verdadeira tranquilidade, paz e 
a felicidade. 

Do Kakuguen, págs. 14~16  


