
95 

28. Baseie cada sentimento e ato na benevolência 48  

 – Itinen Ikkou Jinjo Wo Moto To Nasu – Basing 

each thought, each act, on benevolence 

      [09.jul.2013][17.dez.2020] 

Esta máxima explica que o sentimento de omoiyari (afeição, bem-

querer, pensar no outro) tem que ser a base de todas as nossas 
palavras e condutas.  

A benevolência é o intenso sentimento de omoiyari – o de sempre 
desejar o crescimento e desenvolvimento de tudo e de todos – 

tendo como base a benevolência de Deus. 

Qualquer um de nós tem sentimentos de compaixão, solidariedade 
e bondade. Quando encontramos uma pessoa triste, por exemplo, 
o nosso coração também dói e temos a vontade de confortá-la, de 
alguma forma. Se encontrarmos alguém em dificuldades, ficamos 

com a vontade de auxiliá-la com algo. Todos esses sentimentos são 
passos iniciais do sentimento de benevolência. Até mesmo a 
simples compaixão, solidariedade ou bondade pode – por isso – 

aproximar-se do verdadeiro sentimento de omoiyari (que é o 
espírito de benevolência) – se elas forem repetidamente 

acumuladas e depuradas com a moral suprema.  

 
48 De Tratado da Ciência da Moral, versão em inglês, Vol. 3, Preceitos da Moral 

Suprema (número 8.21): Basing each thought, each act, on benevolence. The Japanese 
word omoiyari, corresponding to the Chinese word ren shu, means something like the 
English word ‘sympathy’, but it has a still deeper sense than that, the true practice of 
which is impossible for anyone unless he has reached a full understanding of the spirit 
of benevolence of the divine will. The Chinese word ce yin means ‘commiseration’ or 
‘sympathy’ especially in cases of grief. The real sense of omoiyari is that one takes to 
heart the painstaking efforts of those who stand as exponents of' an ortholinon or 
quasi-ortholinon and, with those thoughts in mind, sympathizes with the sufferings of 

old people, handicapped per-sons, bereaved persons or the poor. This spirit of omoiyari 
is sine qua non for a man to be truly benevolent. No one without it can truly succeed in 
human enlightenment or salvation. Any good deed done by a man without this spirit is 
in fact no more than a selfish enterprise. A man cannot accumulate any virtue unless he 
cultivates this spirit (See Book One, Chapter 12, concerning Confucius). 



96 

É muito importante desenvolvermos o sentimento de omoiyari a 
partir de coisas simples da nossa vida cotidiana. Assim, em relação 
aos nossos pais, que nos deram a vida e nos criaram, devemos nos 
esforçar em proporcionar-lhes a plena tranquilidade e satisfação – 
sempre com o espírito de gratidão e de retribuição – lembrando os 
sacrifícios que eles fizeram até os dias de hoje. Devemos retribuir 
também aos benefícios invisíveis que recebemos de outras pessoas, 
lembrando a dedicação, por exemplo, dos superiores do local de 
trabalho, dos professores, das pessoas que contribuíram para o 
casamento, o emprego, etc. Além disso, devemos cultivar 
sentimentos de humildade, bondade e calor humano nos 
relacionamentos com amigos, companheiros de trabalho e demais 
pessoas do nosso entorno. Por exemplo, ao cumprimentar ou 
conversar com as pessoas, as palavras e as condutas devem estar 
imbuídas de sentimento de oração pela felicidade delas. Aos 
idosos, doentes ou deficientes físicos devemos, em especial, 
compreender bem as situações e circunstâncias deles e com o 
sentimento de omoiyari, dedicar-lhes toda a atenção, em seus 
mínimos detalhes. 

Além disso, na vida cotidiana, quando necessitamos de algum 
favor e temos que importunar alguém, devemos sempre pensar e 
agir colocando-nos na situação dessa pessoa. Ao visitarmos 
parentes ou amigos de locais distantes, as atitudes – por exemplo – 
de comunica-los antecipadamente o dia e a hora da chegada, o 
número de pessoas e a necessidade ou não das refeições, são 
revelações do sentimento de omoiyari. 

E assim, em cada pensamento e em cada atitude, devemos nos 
empenhar em utilizar o sentimento de omoiyari. As pessoas 
desprovidas desse sentimento – por mais que aparentem praticar 
boas ações – não alcançarão a verdadeira virtude porque essas 
“boas” ações têm por base o sentimento de egocentrismo. Com a 
repetição sucessiva de pensamentos e atitudes baseados no 
sentimento de omoiyari podemos elevar o nosso caráter e 
melhorar o destino da vida.                 Do Kakuguen, págs. 72~73 


