
– 1 – 

 Referência Bibliográfica básica do Kakuguen 28, 06-set-2021 

 

 
 

  



– 2 – 

 

 

最初に、「思いやり」について 

 

「思いやり」と「共感」 

 

 

 

 

日本語版の「自他を生かす道」では「思いやり」という言葉は 9 回、「共感」は 10

回出てくる。 

なお、「共感」という言葉については「新聞分析からみた「共感」がもつ現代的意味に関す

る一考察」、七星 純子、川上 和宏 (NANAHOSHI Junko, KAWAKAMI Kazuhiro)が興味深いので以

下、一部を紹介します。 

「共感」は哲学、心理学、教育学、看護学など幅広い分野で研究されているが「共感」とい

う言葉の一般的な使われ方やその変遷を追ったものは管見した限りは、仲島陽一の『共感の

思想史』だけである。辞書における「共感」について調べた仲島によると、現在の使われ方

Considerações preliminares sobre Omoiyari e empatia (temas de hoje) 

A importância da palavra  Omoiyari — 思いやり 

Omoiyari = Pensamentos, sentimentos e atitudes que decorrem de você colocar-se no lugar 

da outra pessoa. Poderia ser traduzida como empatia (*) ao mesmo tempo que benquerer, 
considerção ao próximo, colocar-se no lugar das pessoas, afeição, pensar no outro, etc. 

Não obstante, preferiu-se não utilizar a palavra traduzida e preservar a leitura em 

japonês, mantendo empatia como sendo a tradução de 共感 ― Kyou Kan. 

(*) Empatia (https://www.significados.com.br/empatia/): Empatia é a capacidade 

psicológica de sentir o que sentiria outra pessoa, caso estivesse na mesma situação 

vivenciada por ela. É tentar compreender sentimentos e emoções, procurando 

experimentar o que sente outro indivíduo. A empatia leva as pessoas a ajudarem 

umas às outras. Está intimamente ligada ao altruísmo — amor e interesse pelo 

próximo — e à capacidade de ajudar. A empatia também ajuda a compreender 

melhor o comportamento alheio em determinadas circunstâncias e a forma como 

outra pessoa toma as decisões. 

A propósito, deve-se mencionar que a palavra empatia, que em japonês é o共感 ― Kyou 

Kan, é relativamente recente. Por isso, no livro texto do Itapeti, “Introdução à Moralogia”, 

de 1983, a palavra 共感 ― Kyou Kan não é utilizada. Nem na reedição, em 1996, do 

https://www.significados.com.br/empatia/


– 3 – 

で辞書に登場したのは、1949 年の『言林』で「「共感」という単語は戦後に認知され、定着

したものである」（仲島陽一， 2006，『共感の思想史』創風社）と言う。しかし、何を根拠

にして、定着・認知されたとしているのかは、文献上は確認ができなかった。仲島は、「共

感」について次のようにまとめている。 

①「共感」は新語であり、国語辞典に載るのは戦後である。 

②戦前において「共感」一般の意味を担っていた語は「同情」である。 

③共感においては、否定的感情における共感が特に意識される一般的傾向があり、そのため

共感を表す語は広狭二義を帯びる傾向がある。和語では「あはれび（み）」などにそれが表

れており、本居宣長はこのことに気付いていた。 

④しかし狭義の「同情」を嫌う近代的傾向のため、広義のそれを表す言葉として「共感」が

現れた。そこでは逆に肯定的感情におけるそれに力点がおかれる。 

⑤しかし狭義の「同情」から目をそらせたり、優越心のためにそれを嫌悪したりすること

は、共感自体を表層的で脆いものにする危険を孕んでいる。（仲島 2006：24） 

仲島は、戦後、「同情」とは異なる形で、肯定的感情を表すものとして「共感」が定着した

と言っている。(中略)「共感」は、もともと、心理学、教育学に関わる言葉であり、

sympathyの訳語として登場し、「同情」、「同感」と同じ意味をもっていたことがわかる。 

outro livro “Compêndio da Moralogia”. Esta palavra surge somente no livro de 2001, 

“Paradigmas....”. 

A seguir, trecho de um artigo do pesquisador Nakajima (em Análise histórica da empatia, 

Yoichi Nakajima, 2006) comentando essa palavra Kyou Kan ou empatia em português. 

 

(1) "Empatia" é uma palavra nova e aparece no dicionário japonês após a guerra. 

(2) Antes da guerra a palavra que compreendia o significado geral de “empatia” era 

“compaixão (pena, dó, simpatia)”. 

(3) Na empatia, há uma tendência geral de focar as emoções negativas e, por isso, a palavra 

“empatia” tende a assumir ambos os sentidos: o amplo e o restrito. No idioma japonês há 

a palavra あわれみ— Awaremi significando misericórdia, compaixão, pena, etc. com 

características similares que o estudioso Motoori Norinaga (1730-1801) também|estava 

ciente disso. 

(4) No entanto, devido à tendência moderna de não gostar do sentido restrito da palavra 

“compaixão”, surge a palavra “empatia” para expressá-la no seu sentido mais amplo. E, ao 

contrário de “compaixão”, a ênfase na “empatia” é para as emoções positivas. 

(5) No entanto, fugir da palavra “compaixão” no seu sentido restrito ou evitá-la para 

mostrar superioridade, traz o risco de tornar a própria palavra “empatia” em algo 

superficial e frágil. (Nakajima, 2006) 

Nakajima afirma que após a guerra, a palavra “empatia” foi se estabelecendo como uma 

expressão de emoções positivas, de uma forma diferente da “compaixão”. (...) “Empatia” 

era originalmente uma palavra relacionada à psicologia e pedagogia, e apareceu como uma 

tradução de “simpatia” em inglês, podendo-se verificar que tinha o mesmo significado que 

“compaixão” e “concordância, aprovação, anuência”. 

 

 

 

 

 

 

 
No livro “Paradigmas...:” 

 

A versão em japonês, do livro “Paradigmas...”, utilizado nos cursos do Itapeti Center, é 

um resumo do livro “Compêndio da Moralogia” de 1983. A versão anterior do 

“Paradigmas...” foi “Introdução à Moralogia”, utilizado nos cursos do Itapeti Center até 

~2002. 
Um comparativo entre esses 3 livros é interessante para constatar as mudanças que ocorrem 

na linguagem de comunicação. 

Na tradução a palavra Omoiyari e Kyou Kan = Empatia, acabam se confundindo. 



– 4 – 

 

As palavras Omoiyari e empatia surgem no livro texto nos seguintes locais: 

Livro “Paradigmas...” Omoiyari -思いやり Empatia -共感 

Prefácio 2 – 

Cap. 1 1 – 

Cap. 2 1 2 

Cap. 3 1 – 

Cap. 4 2 4 

Cap. 5 – – 

Cap. 6 – – 

Cap. 7 2 4 

Cap. 8 – – 

Soma: (número de vezes) 9 10 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Paradigmas para o Milênio de Respeito Mútuo, primeira edição em japonês: 2001. 

Edição em português, de 2013 

 

Capítulo 4 - Desenvolver Sentimentos de Justiça e Benevolência, Exemplos de 

sentimentos de benevolência: 

 

 

 

 

 
5. A benevolência é o sentimento de aceitação, reconhecimento e de empatia com as 

pessoas, baseado no equilíbrio entre a razão e a emoção. Os Grandes Mestres, que 

incorporaram nas respectivas existências a verdadeira benevolência, nos demonstram a 

importância do sentimento de compreensão e empatia para com os sofrimentos e as 

tristezas das pessoas. Jesus Cristo, por exemplo, acolheu a agonia e a tristeza das pessoas 

que sofriam e imploravam pela salvação, levando-lhes as palavras de reconforto. Buda 

Sakyamuni sensibilizou-se com o sofrimento que aflige os homens – a vida, a velhice, a 

「自他を生かす道」、第四章・正義と慈悲の心を育てる、三・慈悲の心の内容 

 

（5）慈悲の心は、理性と感情の調和にもとづくあたたかい受容と共感の心です。
慈悲の心をみずからの人生に体現した聖人は、人の苦しみや悲しみを受容し、共感

する心の大切さを示しています。たとえば、イエスは、苦しんでいる人や悲しんで



– 5 – 

いる人、救いを求めている人に対して、その苦しみや悲しみを受容し慰めました。

また釈迦は、人間の生老病死の苦悩に共感し、つねに悩める人々に慈悲の手を差し

のべました。私たちも、相手の人格を尊重し、喜びや悲しみなどを受容し共感する

心を育てていきたいものです。 

 

（9）慈悲の心は、相手に好感、満足、安心を与える心です。自分の心配や苦悩を表

情や態度に表して、人に不安や不快感を与えるのは慈悲ではありません。明るい笑

顔やさわやかなあいさつ、思いやりのある言葉は、周囲にもよい影響を及ぼすとと

もに、自分自身の心の中にも喜びを広げていきます。また、他家を訪問するときな

ど、相手の立場を考慮して、こちらの予定などを事前によく連絡しておくことは、

相手に安心を与える思いやりの心の表れです。 

doença e a morte – e sempre estendeu o seu sentimento de benevolência às pessoas com 

angústias. É muito importante dedicarmo-nos em desenvolver também, no nosso interior, 

o respeito à personalidade das pessoas e o sentimento de empatia e aceitação de suas 

alegrias e tristezas. 

 

9. A benevolência é o sentimento de proporcionar conforto, satisfação e tranquilidade às 

pessoas. Não é benevolência, portanto, a atitude de preocupação, ansiedade e angústia 

interior que gera mal-estar, desconforto e intranquilidade a outras pessoas. Sorriso 

radiante, saudação cordial, ou palavras de amor e carinho não só levam influências e 
vibrações positivas às pessoas do entorno, mas, também, ampliam a nossa alegria interior. 

Antes de visitar uma pessoa, por exemplo, a atitude de informá-la previamente a nossa 

programação é expressão de nossa atenção e consideração para com ela, proporcionando-

lhe tranquilidade. 

 

 

改訂モラロジー概説、第九章・慈悲実現の原理、慈

悲の具体的内容 

（５）第五に、慈悲は、人間の理性と感情の調和にもと

づく、すべての人に対する深い思いやりの心です。単に

正義感が強いだけで道理を固執《こしつ》する人は、そ

の心が冷たく、慈悲のないことを表しています。他人に

対して粘り強く親切であり、寛大であり、そしてどのよ

うな人をも真に開発し、救済しようとする深い思いやり

の心で接していくことが慈悲です。とくに、高齢者や病

人や身体障害者に対しては、行き届いた心づかいと行動

が大切です。また、日常のことや交際上のことで、当然

相手方を煩《わずら》わさなければならないようなこと

を遠慮して、かえって先方に迷惑をかけるのは、思いや

りのない行為です。たとえば、親戚や知人を訪ねる場合

には、かならず前もって、何人で、何日何時に到着する

から食事の用意をお願いします、というように連絡する

のが思いやりのある方法です。すなわち、つねに相手の

立場に立って物事を考え、行動することです。 
 

(9) 第九に、慈悲は、他人に対して好感、満足、安心を与
える心づかいです。自分に不幸や悩みがあっても、他人

に対しては真に好感、満足、安心を与えるのが慈悲で

す。自分の立場だけを考えて、他人に不平や不幸を訴え

るのは望ましい行為ではありません。たとえそうでなく

ても、自分の顔色、音声、態度に不平、不安、憂《う

れ》い、悩みのあることをさとられて、他人に不快、不

満足、不安を感じさせるようなことは、好ましいことで

はありません。明るく喜びをもって生きることは、他人

に対する私たちの義務といってよいでしょう。 
 

Compêndio da Moralogia (Moralogy Gaisetsu), 1983, edição revisada de 1996 

Princípio da Realização da Benevolência, Conteúdo da Benevolência 

 

 

(5) A benevolência é o espírito de profunda compreensão com o equilíbrio da razão e da 

emoção humana. As pessoas que defendem seus argumentos com forte sentimento de 
justiça, são pessoas frias e demonstram a falta de benevolência. A benevolência é o 

sentimento gentil, perseverante, generoso, cheio de compreensão, disposto para 

desenvolver e salvar toda e qualquer pessoa. E é muito importante ser gentil nas atitudes e 

nas expressões, especialmente, quando se trata de pessoas idosas, doentes, e daquelas que 

sofrem de deficiências físicas. Faltar com a sinceridade e honestidade, causar transtorno 

ou mal-estar, por exemplo, é prova da falta de benquerer ao próximo. Ao visitar, por 

exemplo, uma família de amigos ou de parentes que mora distante, deve-se comunicar com 

certa antecedência, que se pretende fazer uma visita, com tantas pessoas e quanto tempo 

pretende ficar; evitando, assim, grandes transtornos e constrangimentos para quem recebe 

visitas. Esses são alguns exemplos em que nós devemos pensar, e devemos falar e agir 

sempre, colocando-nos na situação de outros. 
 

 

(9) A benevolência é o espírito de proporcionar bem-estar, satisfação e tranquilidade aos 

outros, mesmo que a pessoa esteja passando por dificuldades, infelicidades ou aflições. 

Demonstrar insatisfação ou infelicidade pensando só na sua situação, é uma atitude nada 

recomendável. São também uma prova de falta de benevolência, as manifestações de 

aflição, desgosto ou tristeza, fazendo transparecer na fisionomia, na voz e nos gestos 

causando mal-estar e intranquilidade aos outros. Podemos afirmar que viver alegre e 

solidariamente é o ideal para todo cidadão. 



– 6 – 

  

心づかいの指針、第四章・慈悲の心、慈悲の内容 

（５）慈悲は、人間の理性と感情の調和にもとづく、深い思いやりの心です。つねに相手

の立場に立って物事を考え、いたわりの心で行動することです。単に正義感が強いだけで

道理を固執《こしつ》する人は、その心が冷たく、慈悲のないことを表しています。慈悲

は、常に人に対して親切であり、寛大であって、どのような人も幸福になっていただきた

いと願う心です。とくに、高齢者や病人や身体障害者に対しては、行き届いた心づかいと

行動が大切です。 

( 9)  慈悲は、他人に対して好感、満足、安心を与える心づかいです。自分にどのような悩

みや不幸があっても、それを表面に出して他人に不快や不安を与えないようにすることで

す。ことに恩人に対しては十分に安心を与えることが大切です。 
 

 

 

 

 

 

 

Livro: Introdução à Moralogia, 1987 (tradução de 心づかいの指針, de 1983) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 4 – Benevolência, Significados da Benevolência 

 

(5) A benevolência significa bem-querer, baseado no equilíbrio da razão e da emoção do 
homem. Devemos agir pensando em reconfortar as pessoas, colocando-nos na situação dos 

outros. Aqueles que só defendem argumentos com forte sentimento de justiça, são pessoas 

frias, que demonstram a falta de benevolência. A benevolência é o coração bondoso que 

deseja sempre a felicidade de todos. E é muito importante sermos gentis, principalmente, 

quando tratarmos com pessoas idosa, doentes, ou com deficiências físicas. 

 

(9) A benevolência significa proporcionar satisfação e tranquilidade aos outros. Devemos 

tomar cuidado em não manifestar nossas aflições, desgostos, ou aborrecimentos, mesmo 

em ocasiões de sofrimentos ou dificuldades. Aos nossos benfeitores, principalmente, é 

muito importante estarmos atentos para oferecer-lhes a plena tranquilidade. 

  

１．新版『道徳科学の論文』第 9 冊 P.340 第 8 章 最高道徳実行上の注意条件 

（21）「一つの念いも一つの行いも仁恕を本となす」 

日本語にて「おもいやり」といい、中国語にて「仁恕《じんじょ》」ということが

ありますが、これは英語のシンパシー（sympathy）に近き言葉にて、それよりは更

に深き意味を有し、真にこれを実行するには、神の慈悲心を体得せねば出来ぬこと

であります。次に中国語の「惻隠《そくいん》」ということは、特に悲痛の場合に

同情することであります。そもそも「おもいやり」ということはすべて伝統及び準

伝統の位置に立つ人々の苦労をおもいやり、老人・障害者・孤者《こしゃ・おやな

しご》・独者《やしないてのなきひと》もしくは貧者の苦痛に同情することであり

ます。およそ人間にこの心が出来ねば慈悲になったのでなく、真に人心の開発とか

救済とかいうことは出来ませぬ。万一、このおもいやりの心なき人がたといいかな

1. Tratado... Vol. 9, pág. 340 (21) Baseie cada sentimento e 
ato na benevolência. 
 

Baseie cada sentimento e ato na benevolência.  

A palavra japonesa 思いやり ー Omoiyari (1), corresponde à palavra chinesa Ren Shu 

— 仁恕 (que o japonês lê como Jin Jo), e ambas são próximas da palavra inglesa 

‘simpatia’, mas Omoiyari tem um significado mais profundo. O exercício verdadeiro de 
Omoiyari é possível somente àqueles que tenham alcançado o entendimento completo do 

sentimento de benevolência, da vontade divina. Em seguida, a palavra chinesa惻隠 – Ce 

Yin (que o japonês lê como Soku In) significa “compaixão” ou “solidariedade, simpatia, 
compadecimento, pena, piedade, dó”, especialmente nos casos de dor, luto ou sofrimento 

de uma pessoa. O verdadeiro sentido de Omoiyari é o de colocar-se no lugar das pessoas 



– 7 – 

る善事をなしても、ただそれは利己的事業にすぎぬのであります。それ故に、人間

に「おもいやり」がなければ、その人に真の徳というものは出来ぬのであります

〈第一巻第十二章孔子の条参照〉。 
 

De Tratado da Ciência da Moral, versão em inglês, Vol. 3, Preceitos da Moral Suprema 

(número 8.21):  Basing Each Thought, Each Act, on Benevolence.  

The Japanese word Omoiyari, corresponding to the Chinese word Ren Shu, means something 

like the English word ‘sympathy’, but it has a still deeper sense than that, the true practice of 

which is impossible for anyone unless he has reached a full understanding of the spirit of 

benevolence of the divine will. The Chinese word Ce Yin means ‘commiseration’ or ‘sympathy’ 
especially in cases of grief. The real sense of Omoiyari is that one takes to heart the painstaking 

efforts of those who stand as exponents of' an Ortholinon or quasi-Ortholinon and, with those 

thoughts in mind, sympathizes with the sufferings of old people, handicapped persons, 

bereaved persons or the poor. This spirit of Omoiyari is sine qua non for a man to be truly 

benevolent. No one without it can truly succeed in human enlightenment or salvation. Any 

good deed done by a man without this spirit is in fact no more than a selfish enterprise. A man 

cannot accumulate any virtue unless he cultivates this spirit (See Book One, Chapter 12, 

concerning Confucius). 

que estão na posição de Ortolinos ou Coortolinos e, com esses pensamentos em mente, 

simpatizar-se (solidarizar-se) com a dor e sofrimento de idosos, deficientes físicos, órfãos, 

solitários e carentes. O sentimento de Omoiyari é indispensável para o homem alcançar a 

verdadeira benevolência. Sem o Omoiyari não poderá ter sucesso na obra de iluminação 

ou salvação humana. Toda boa ação, de um homem sem Omoiyari, na verdade, nada mais 

é do que uma atividade meramente egoísta. Sem o sentimento de Omoiyari o homem não 

vai acumular nenhuma virtude (Ver Livro Um, Capítulo 12, a respeito de Confúcio). 
 
(1) Nota da tradução de Omoiyari = Pensamentos, sentimentos e atitudes que decorrem 

de você colocar-se no lugar da outra pessoa. Poderia ser traduzida como empatia (*). Não 

obstante, preferiu-se não utilizar a palavra traduzida e preservar a leitura em japonês, 

mantendo empatia como sendo a tradução de 共感 ― Kyou Kan. 

(*) Empatia (https://www.significados.com.br/empatia/): Empatia é a capacidade 

psicológica de sentir o que sentiria outra pessoa, caso estivesse na mesma situação 

vivenciada por ela. É tentar compreender sentimentos e emoções, procurando experimentar 
o que sente outro indivíduo. A empatia leva as pessoas a ajudarem umas às outras. Está 

intimamente ligada ao altruísmo — amor e interesse pelo próximo — e à capacidade de 

ajudar. A empatia também ajuda a compreender melhor o comportamento alheio em 

determinadas circunstâncias e a forma como outra pessoa toma as decisões. 

2. 格言２８・一念一行仁恕を本となす 

 

 

 

 

2. Máxima 28: Baseie cada sentimento e ato na 
benevolência. 

 
 

https://www.significados.com.br/empatia/


– 8 – 

 

 
3．新版『道徳科学の論文』 第 7 冊 

P.384 第 14 章 第 9 項 第 17 節・伝統の原理を体得すると然らざるとの区別は真に開発さ

れておるかおらぬかの標準となること及び伝統の原理を体得せざる人は異端に迷われやすき

こと 

3. Tratado... Vol. 7, pág. 384 Cap. 14, subitem 9.17. Baseie 
cada sentimento e ato na benevolência. 

 
9.7. Que, se um homem assimilou (apreender, absorver, captar, 
incorporar) ou não o princípio de Ortolino torna-se o referencial 
(marco) para julgar se ele é iluminado ou não; e que um homem 



– 9 – 

第十七節 伝統の原理を体得すると然《しか》らざるとの区別は真に開発されておるかおら

ぬかの標準となること及び伝統の原理を体得せざる人は異端に迷わされやすきこと 【七冊

目 p.384】 

既記のごとく私ども人間の国家的・肉体的及び精神的伝統に対する尊重の観念は、私どもの

最高理性と最高品性との発現の結果なれば、およそ人間が最高道徳によりて真に開発されて

おるかおらぬかの標準は、この伝統に対するその人の理解の程度と奉仕の状態とにあると申

してよろしいのであります。すなわち従来の忠・孝及び報恩は人間の利己心の上に築き立て

られたところの道徳でありますから、種々なる異端説がその人の利己心を刺激するときに

は、直ちにその忠・孝及び報恩の念は動揺してこれに変化を来たすのであります。現代世界

の思想悪化の根本原因は全くここにあるのです。しかるに今回の最高道徳にては、前条既述

のごとくに、神の心すなわち神の知識及び道徳をもって人間の精神を改造した結果として、

伝統尊重という新しき道徳観念が人間の精神内に生じてその品性が根本的に改造されたので

あります。されば、外部よりいかなる異端説が、いかなる教説、いかなる方法をもって襲い

来るも、決してこれに動かさるることはありませぬ。かくて、はじめて人間生活の根本〈す

なわち伝統〉に対する報恩の基礎が確立して、人間の幸福が自然の法則及び人為の法則の前

に保障さるるのであります。しかるに従来の因襲的道徳たる忠・孝及び報恩の教えにおいて

は、上下ともに自己の自負心もしくは我慢心をもって充実する人間の精神を改めさするほど

の偉大なる権威がないのであります。それ故に、ただに感情もしくは利害の衝突にとどまら

ず、平素において上たるものは自己の自負心をもって下のものの欠点もしくは過失を見てこ

れを責むることを上たるものの本分と考えておるのであります。下たるものは上に立つもの

の欠点もしくは過失を見てこれを諌《いさ》むるを真の忠・孝もしくは報恩と称してこれを

実行すれば、第三者は硬直の士としてこれを称揚《しょうよう》するのであります。その結

果はついにしばしば君臣・父子・師弟の間に溝渠《こうきょ》を生ぜしめて、社会の平和を

害するに至るのです。これ実に大なる道徳上の誤謬《ごびゅう》に基づくのであります。い

ま最高道徳は、上下ともに真の慈悲心をもって、公平に、温和に、仁恕《じんじょ・おもい

やり》・惻隠《そくいん・いたいくるしいところをおもいやる》の精神作用を発揮するので

あります。かくて、真の親の心にて相互に相手方を真の子として愛するのであります。され

ば、およそ何人《なんぴと》にても、この伝統に対してある意味においては全く絶対服従の

奉仕をなすによりて、自己の最後の幸福は保障さるるのであります。すなわち下のものは深

くその伝統の人々の昔日《せきじつ》の苦労を思いやりて、その大恩に報ずることを心掛く

べきであります。要するに前記のごとく、旧来の因襲的道徳に立脚するところの忠・孝及び

報恩的道徳は不完全にして、結局、国家・社会及び個人に幸福を齎《もたら・もちきたす》

すことが出来ぬのであります。故に今日にては最高道徳の国家的・肉体的及び精神的伝統の

原理をもって人間の根本思想を形成し、これを旧来の忠・孝及び報恩の因襲的道徳に代えね

ばならぬのであります〈次条を併読するを要す〉。 

IX.xvii. That whether a Man Realizes or Not the Principle of Ortholinon Becomes the Standard to 

Judge whether He Is Enlightened or Not, and that a Man Who Does Not Realize the Principle of 

Ortholinon Is Liable to Be Deceived into Heretical Doctrines 

 
As has been already mentioned, the idea of respect for national, family and spiritual ortholinons has been 
realized among mankind by the manifestation of its highest reason and character, and accordingly it may 
well be concluded that the standard of whether a man is really enlightened by supreme morality lies in 
the degree of his understanding of the ortholinons and in the nature of services he renders them. For 
instance, since loyalty, filial piety and hōon or gratitude* were moralities founded upon human selfish 

que não assimilou o princípio de Ortolino é mais vulnerável às 
heresias(1). 

 
............. 
.............   Não traduzido.... trecho muito complexo, 
que exige conhecimento também dos conceitos de Ortolino. 
.............. 
 

 
(1) 

Heresia significa escolha, opção, e é um termo com origem no termo 

grego haíresis. Heresia ocorre quando alguém tem um pensamento diferente 

de um sistema ou de uma religião, sendo assim quem pratica heresia, é 

considerado um herege. Uma heresia é uma doutrina que se opõe 

frontalmente aos dogmas da Igreja. Fora do contexto da religião, uma 

heresia também pode ser um absurdo ou contrassenso. 

(https://www.significados.com.br/heresia/) 
 

 
 
 
A seguir, trecho traduzido pelo Google – sem revisão – onde aparecem as palavras 

Jin Jo e Soku In: (desculpe, precisa corrigir, não é possível compreender...) 
A moral suprema nos ensina que todo homem, superior ou inferior, deve praticar para com 

os outros atos mentais de magnanimidade e comiseração, de maneira justa e moderada, 
com um verdadeiro sentimento de benevolência. Isso significa que tanto os superiores 

quanto os inferiores devem amar uns aos outros como os pais amam seus próprios filhos 

com verdadeiro pensamento paternal. Qualquer um pode assegurar sua felicidade final, 

portanto, prestando serviço de, em certo sentido, obediência completa aos Ortolinos; ele 

deve se esforçar para retribuir a seus Ortolinos por seu grande favor, sempre tendo em 

mente seu árduo trabalho anterior. Em suma, como mencionado anteriormente, a lealdade, 

a piedade filial e outros atos de gratidão fundados na moralidade convencional do passado 

são imperfeitos ou, consequentemente, não são capazes de trazer a verdadeira felicidade 

para a nação, sociedade ou indivíduos. Agora, portanto, é chegada a hora de a humanidade 

formar seus pensamentos fundamentais com o princípio dos Ortolinos nacionais, 

familiares e espirituais da moralidade suprema, em vez da lealdade, piedade filial e 

gratidão da moralidade convencional.(235) 

 
           235 A subseção seguinte deve ser também lida. 



– 10 – 

minds, when a man's selfish mind becomes stimulated by various kinds of heretical doctrines, his ideas 
of loyalty, filial piety and gratitude cannot but waver and change. Here lies the fundamental cause for the 

deterioration of thought in the present world. In the case of supreme morality, however, the reconstruction 
of a man's mind by means of the spirit of God, namely the divine wisdom and morality, has resulted in 
the birth of a new moral Idea of ‘respect for ortholinons’ in his spirit, which in turn has led to the 
fundamental reconstruction of his character. 
 

234 By that time we shall have had many descendants who are chiefly spiritual, besides direct ones 
our own.  
*Gratitude here refers to hōon in Japanese, which is one's act of requiting an important favour for 

which one feels greatly indebted. Hōon is different from shaon, a temporary or timely act of 
requiting favours, as, for instance, inviting one's teacher to a dinner, or giving a present to him, 
and from henrei, returning present for present, or present for service, either formal or real. 

 
This idea of respect for ortholinons will therefore never be affected by whatever heterodoxies of whatever 
doctrines and methods that may assault it from the outside. In this way, for the first time, the foundation 
has been established firmly for hōon, the moral act of requiting with gratitude the origin of human life, 
i.e, ortholinons, and human happiness is guaranteed in the light of both natural and artificial laws. The 
conventional teachings of loyalty, filial piety and gratitude, however, have no such influential power as 

to regenerate the human spirit which, in all classes of men alike, is filled with self-conceit or stubbornness. 
Accordingly not only are there everywhere conflicts of sentiment or of interests, but there are also such 
misunderstandings as superiors from their self-conceit considering it their duty to reproach their inferiors, 
while the inferiors consider it their duty and genuine act of loyalty, filial piety or gratitude to reason with 
the superiors concerning their defects or faults, the outsiders applauding them as men of righteousness. 
This often produces gaps between sovereign and subject, father and son, or teacher and student, and 
eventually damages the peace of society. All this, in fact, can be traced back to the great mistakes in moral 
doctrines. Supreme morality teaches that every man, superior or inferior, should practise towards others 

mental acts of magnanimity and commiseration, fairly and mildly, with a true spirit of benevolence. This 
means that both superiors and inferiors should love each other as parents do their own sons or daughters 
with true parental thought. Anyone can secure his ultimate happiness, therefore, by rendering service of, 
in a sense, complete obedience to the ortholinons; he should make efforts to reward his ortholinons for 
their great favour, always bearing in mind their past hard work. In short, as mentioned previously, loyalty, 
filial piety and other deeds of gratitude founded on conventional morality of the past are imperfect or 
consequently are not able to bring true happiness to the nation, society or individuals. Now, therefore, it 
is high time for mankind to form its fundamental thoughts with the principle of national, family and 

spiritual ortholinons of supreme morality, instead of with the loyalty, filial piety and gratitude of 
conventional morality.235 

235 The following subsection should be read in addition. 

 

 
 

4．モラロジー研究所出版部編『ニューモラル 心を育てる言葉 366 日』 

P.8:「一つの思いも一つの行いも『思いやり』が基本」 

 

4. Livro: 366 dias com as palavras da Nova Moral 

Pág. 8: Um pensamento ou uma conduta, a base é o Omoiyari 



– 11 – 

総合人間学モラロジー（道徳科学）を創建した法学博士・廣池千九郎（1866～

1938）は、道徳実行の指針として、多くの格言を残しました。その一つに、「一念

一行仁恕（いちねんいっこうじんじょ）を本となす」（『最高道徳の格言』モラロ

ジー研究所）があります。 

「人恕」とは、すべてのものを生かし育てようとする深い思いやりの心です。この

格言は、そうした心をすべての言動の基本とすべきであるということを説いたもの

です。 

日々接する人々に対して、どのような形で温かい心を表すことができるかを、考え

てみましょう。例えば、明るく喜びに満ちた表情で接する、相手の話に心から耳を

傾ける、感謝の言葉を伝える―。どれもささやかな行為ではありますが、“相手に

喜びや安心、満足を与えられるように”と思いやる心の確かな表れであるといえる

のではないでしょうか。そうした心づかいを、日々発揮していきたいものです。 

Chikuro Hiroike (1866-1938), fundador da Moralogia (ciência da moral), deixou 

muitas máximas como guia cotidiano para as práticas morais. Uma delas é a de 
número 28: Baseie cada sentimento e ato na benevolência. 

Obs: Benevolência = Omoiyari = 仁恕 = Jin Jo = Ren Shu. 

Jin Jo é o sentimento profundo de Omoiyari — de desejar que todas as coisas 

realmente cresçam e desenvolvam. Essa máxima nos ensina que esse sentimento 
deve estar na base de todas as nossas palavras, atitudes e ações/condutas. 

Vamos pensar em como expressar bons sentimentos às pessoas com quem 

interagimos diariamente. Seriam por exemplo: Demonstrar alegria e satisfação em 
lidar com a pessoa; Escutar(1) atentamente o que a outra pessoa fala; Dirigir 

palavras de gratidão etc. São, todos eles, pequenos gestos e atitudes, mas, que são 

revelações exteriores de pensamento e sentimento que visa proporcionar “alegria, 

satisfação e tranquilidade à outra pessoa”. Seria desejável exercitarmos esse tipo 
de sentimento, todos os dias. 

 

(1) Diferença entre Ouvir e Escutar. Ouvir refere-se aos sentidos da audição. A 
pessoa ouve, apenas, mas pode ou não interpretar a comunicação. Escutar requer 

mais que ouvir, ou seja, a pessoa tem que prestar atenção ao assunto, entender do 

que se trata, perceber o que foi dito, sentir as palavras, memorizar o assunto, 

opinar, levar em consideração e agir ou não em conformidade.  

Fonte: https://procuradaela.org.br/pdfarquivo/A-DIFEREN%C3%87A-DE-OUVIR-E-

ESCUTAR.pdf 

P.105「孝は百行の本」 

 

昔から「孝は百行の本」といわれるように、親に対する感謝の心や、自分が受けて

きた恩に報いようとする心を育むことは、よりよい人間関係を築いていくための基

礎になります。 

親孝行を志して、その心に思いを馳せること。それは夫婦やきょうだいをはじめと

する親以外の家族、または友人・知人、さらには職場の人たちやお客様、お得意様

など、自分の周囲のさまざまな人たちの立場になって考えることのできる「思いや

りの心」を育てることにもつながるのです。 

「思いやりの心」とは、どのような人間関係においても、それを円滑にするために

大切なことでしょう。その意味で、親孝行は、まさに「道徳実行の出発点」といえ

るのです。 

Pág.105: Dedicação/amor aos pais(2) é a base de todas as 
suas boas ações 

Desde há muito tempo se diz que a “Dedicação/amor aos pais é a base de todas as 

suas boas ações”. Assim, o sentimento de gratidão aos pais e o de retribuir-lhes, 

por tudo que deles recebemos, é a base para a construção de relacionamentos 
humanos cada vez melhores. 

Ter como meta a dedicação/amor aos pais e sempre focado nesse sentimento: Essa 

postura tem ligação também com a formação e desenvolvimento do sentimento de 
Omoiyari — e a capacidade de saber colocar-se na situação de diversas pessoas ao 

seu redor como: cônjuge, irmãos, pais, amigos, conhecidos, colegas do trabalho, 

clientes, fornecedores etc.  



– 12 – 

 O sentimento de Omoiyari é importante para proporcionar relacionamentos 

humanos harmoniosos. Nesse sentido, pode-se dizer que a Dedicação aos pais é o 
“ponto de partida das práticas morais”. 

(2) A tradução literal do ideograma chinês 孝 seria a palavra Devoção filial. Nos 

nossos textos em português, optou-se pela palavra em japonês 親孝行・Oyakōkou 
que significa Dedicação/amor/devoção aos pais.  

Veja também o Complemento 1 sobre o significado de Devoção filial e o 

Complemento 2 sobre as frases de Rie, mãe de Chikuro, na fase da infância dele. 

P.180「心づかいのトレーニング」 

私たちが生きていくうえで、周囲の人々に対する「思いやりの心」が大切であるこ

とは分かっていても、心のゆとりがなければ、その実践はなかなか難しいもので

す。 

心にゆとりを持つには、「立場を変えて考えてみる」「他に考え方はないか」とい

ったことをいつでも実践できるように、心づかいのトレーニングをすることです。

そのためには、いろいろな問題について日ごろから注意して考える努力が必要で

す。 

たとえ一時的に人を責める心が出てきたとしても、相手の立場になってお互いが自

分の心を見つめ直すように努力すればよいのではないでしょうか。 

こうしたことには積み重ねが必要です。心づかいのトレーニングを、じっくりと時

間をかけて続けていくことで、次第に効果が出てきて、真に相手の立場に立って相

手の気持ちを理解できるようになるはずです。 

 

P.180: Treinamento mental (de sentimentos) 

Para conduzirmos a nossa vida — mesmo estando consciente da importância do 
sentimento de Omoiyari(3) no nosso dia a dia —, é muito difícil colocarmos em 

prática enquanto não tivermos o equilíbrio mental(4) para tal. 

Para atingir esse equilíbrio mental é necessário um treinamento para que você 
possa, a qualquer momento, exercitar mentalmente coisas como: “Mude de 

posição (pense sob uma ótica diferente ou coloque-se no lugar do outro)” ou “Há 

pensamento alternativo?” Para isso, é necessário fazer um esforço para pensar 

atentamente sobre os diversos problemas do dia a dia. 

Mesmo que tenha a vontade de culpar alguém, temporariamente, tente colocar-se 

na situação da outra pessoa e esforçar-se, reciprocamente, em reexaminar os 

sentimentos. 

Esse tipo de exercício requer repetição e acumulação. Mediante treinamento 

mental contínuo, com o tempo o resultado começa a aparecer gradualmente e você 

será capaz de realmente colocar-se na situação da outra pessoa e compreender os 

sentimentos dela. 

 

(3) Omoiyari = Benevolência = 仁恕 (que seria Jin Jo na leitura japonesa ou Ren 

Shu na leitura chinesa) 

(4) Equilíbrio mental = Tentativa de interpretar e traduzir心のゆとり = Kokoro no 

Yutori que literalmente significaria “~ margem/espaço/folga/janela da mente ou de 
sentimentos”. Essa “margem” da mente em compreender os fatos que ocorrem ao nosso 

redor manifesta-se na pessoa na forma de equilíbrio, estabilidade, tranquilidade, segurança 

e coragem, que por sua vez, produzem a força de vontade, intenção, motivação, 

predisposição etc. (Nota da tradução: Interpretação temporária, que se encontra em 

maturação...). 



– 13 – 

P.203「思いやりの心を積み重ねる」 

中国の思想家・孔子は、弟子の子貢(しこう)から次のような質問を受けました。

「たった一言で言い表せて、しかもそれを一生涯行っていけるような言葉があるで

しょうか」 

それに対して、孔子はこう答えたといいます。「それは恕(じょ)（思いやり）であ

ろうか。思いやりというのは、自分が他人からそうしてほしくないと思うことを、

人にもしてはいけないということである」（『論語』衛霊公篇） 

毎日をどのような心づかいで生きていくか。その一日一日の積み重ねが、私たちの

人間性をつくり上げていきます。よい心づかいの積み重ねが、よい人柄を生むので

す。心のアンテナの感度を少し上げて、一つの思い、一つの行いの中に、慈愛に満

ちた思いやりの心を、しっかりとはたらかせるように努めたいものです。 

P.203: Acumular sentimentos de Omoiyari 

Confúcio, um pensador chinês, recebeu a seguinte pergunta de seu discípulo 

Duanmu Ci (ou Zigong  子貢 que o japonês lê como Shi Kou)  — Haveria uma 

palavra que pode servir de guia para toda uma vida? 

Em resposta, Confúcio respondeu: — Essa palavra não seria o恕 (Jo na leitura 

em japonês)? (ou Omoiyari em japonês) (5). Omoiyari é Não fazer aos outros o 

que você não quer que seja feito a você. (Analectos, de Confúcio, Livro XV, 

XXIII). 

Que tipo de sentimento devo utilizar para viver o meu dia a dia? A repetição desse 

sentimento e a sua acumulação a cada dia, vai construir a minha natureza humana. 

E o acúmulo de bons sentimentos construirá uma boa personalidade. Devemos 
aumentar um pouco a sensibilidade da nossa “antena mental” e fazer com que cada 

pensamento e cada conduta nossa seja fruto de sentimento pleno de Omoiyari. 

(5) Nota da tradução: No Analectos, versão em inglês de James Legge (1818-

1897), Jo está traduzida como reciprocidade. 
 

5．廣池千九郎著、廣池幹堂編『「三方よし」の人間学』ＰＨＰ 

P.86 「仁恕の心を忘れない」 

私たちは何を思うときでも、何を話すときでも、どんな行動をとるときでも、常に

「思いやり」を込めて行わなければなりません。 

一つひとつの思いやりの積み重ねによって自らの品性が磨かれ、やがては運命を拓

くことにつながるのです。 

誰でも思いやりの心を持っています。悲しんでいる人を見れば、胸が締めつけら

れ、慰めてあげたい気持ちになるはずです。困っている人に出会えば、何かできる

ことをしてあげたいという気持ちが湧いてくるはずです。こうした思いやりの心

は、より崇高な「慈悲心」への入り口であるといえます。 

具体的には、身近なところから思いやりの心を注ぎ込んでいきましょう。まずは生

み育ててくれた親に対して、今日までの苦労を思い、感謝し、満足を与えるように

努力します。あるいは恩師や職場の上司など、お世話になった人々に対しても、そ

の恩に報いていけるように努めます。そのほか同僚、友人、近隣の人々に対して

も、常に心を配り、思いやりを持って接していきましょう。日常のちょっとした挨

拶の瞬間にも、短い会話の間にも、笑顔をたたえ、優しく温かい心で接するので

す。 

 

5. Livro: Antropologia do Sampouyoshi, editora PHP 

Pág. 86: Não descuidar do sentimento de Jin Jo (Omoiyari) 

Em todos os momentos do nosso dia a dia, seja quando pensamos em algo, seja 

quando falamos ou fazemos alguma coisa, devemos sempre ter em mente agregar 

sentimentos de Omoiyari. 

São os sentimentos acumulados de Omoiyari que constroem e purificam a 

personalidade de uma pessoa, e abrem as portas para o melhoramento do destino 

da vida. 

Todas as pessoas têm sentimentos de Omoiyari. Quando você vê uma pessoa triste, 

seu coração também dói e fica-se com a vontade de confortá-la. Quando você 

encontra uma pessoa com dificuldades, surge naturalmente a vontade de fazer algo 
para ajudá-la. Pode-se dizer que esse sentimento de Omoiyari é a porta de entrada 

para o sentimento mais sublime, de benevolência. 

Em termos mais objetivos é melhor começar a praticar sentimentos de Omoiyari a 

partir das pessoas que nos são mais próximas. Aos nossos pais, a quem devemos 
nossa vida, precisamos lembrar a dedicação e os esforços deles em nos cuidar e 

proporcionar a formação, agradecer-lhes e esforçarmos nos em proporcionar a 

plena satisfação. Ou então, aos professores, superiores do local de trabalho e às 



– 14 – 

思いやりが厚く、あわれみ深いことを「仁恕」といいます。仁恕の心で日々を過ご

していきたいものです。 

 

pessoas a quem devemos favores, devemos também dedicar atenção e nos esforçar 

em retribuir-lhes. Sempre tenha consideração e atenção também com seus 
companheiros do serviço, amigos e vizinhos tratando-os com Omoiyari. Quer se 

trate de um simples cumprimento ou uma breve conversa, mantenha sempre o 

sorriso e um bom coração. 

Jin Jo é, então, o sentimento profundo de Omoiyari. Deveríamos nos empenhar 
em manifestar — no dia a dia — o sentimento de Jin Jo. 

  

Complemento 1. 

https://www.epochtimes.com.br/xiao-o-caractere-chines-para-devocao-filial/ 

Xiào, o caractere chinês para ‘Devoção filial’ 

 

O ideograma chinês ‘孝’ (xiào)  

 
 

Na tradução do ideograma chinês 孝 encontra-se a palavra Devoção filial. Nos nossos textos em português 

optou-se por 親孝行 — Oyakoukou = Dedicação/amor aos pais.  

 

O ideograma chinês ‘孝’ (xiào) não possui tradução direta para o português e representa o conjunto de obrigações e responsabilidades que um filho ou 

descendente teria em relação a seus ascendentes ou mesmo em relação a uma pessoa idosa sem laços consanguíneos, sendo, portanto, conveniente traduzi-lo 
como “devoção filial”. 

Este ideograma é uma junção dos caracteres/radicais ‘老’ (lǎo; pessoa velha ou idosa) e ‘子’ (zǐ; jovem, criança, filho). O caractere ‘老’ (lǎo) representa uma 

pessoa que caminha sobre punhais (匕, bǐ) e simbolizaria o perigo ou a iminência de morte, devido à idade, auxiliada por uma bengala (esta representada pelo 

traço diagonal). 

‘孝’ (xiào), por sua vez, mostra que o ancião, além do auxílio da bengala, conta com a assistência do descendente (子, zǐ), que deve afastar os perigos que 

rondam o idoso. 

Mais do que simples obediência, ‘孝’ (xiào) engloba o respeito à autoridade dos pais e dos demais anciãos da família, bem como a garantia de seu apoio 

financeiro. Além disso, a devoção filial implica na responsabilidade de não manchar o nome da família e de garantir herdeiros para perpetuar a linhagem – ou 
seja, um descendente que comete atos ilícitos ou falha em deixar um herdeiro (do sexo masculino) para o clã era considerada uma pessoa “desonrada”, que não 
cumpriu seu papel como membro da família. 

https://www.epochtimes.com.br/xiao-o-caractere-chines-para-devocao-filial/
https://www.epochtimes.com.br/tag/chines/
http://www.epochtimes.com.br/wp-content/uploads/2013/05/ch_xiao-devocao-filial.jpg


– 15 – 

Complemento 2: Frases de Rie Hiroike (Mãe de Chikuro): 

親に孝行する者は必ず出世する 

親孝行する子に悪い子はいない 

親孝行は自分のため 

親孝行する人が幸せになる 

孝は百行の本なり 

 

Aquele que tem amor aos pais sempre será bem sucedido.  

Nas pessoas que têm amor e carinho aos pais não há maldosos. 

O amor aos pais é para você mesmo. 

Aquele que se dedica aos pais vai ser feliz. 

Amor e dedicação aos pais é a base de todas as boas ações. 

 

Complemento 3: Relato pessoal, com a palavra Omoiyari 

Minha vivência, lá pelos anos 60... (eu estava com 10 a 14 anos). 

Família com pai, mãe e 3 filhos (~da minha idade) que meu tio visitava 2 vezes por semana, para buscar o jornal japonês. Mãe, com deficiência visual 

devido a sequelas de gravidez. 

Soube da história dessa época, entre meu tio e o pai/mãe dessa família, com os relatos pessoais dele, a partir de 1980 quando comecei a participar da 

moralogia. Meu tio, de quem fui companheiro de moralogia, faleceu em dez-2004 com 92 anos. 

Verdadeiro aprendizado sobre o significado prático de Omoiyari. 
 

– Fim – 


