
– 1 – 

 Referência Bibliográfica básica do Kakuguen 48, 16-ago-2021 

  
 

  



– 2 – 

 

 

１．新版『道徳科学の論文』第 9 冊 P.377 第 8 章 最高道徳実行上の注意条

件 （66）「身口意一致して責任を尽くす」 

最高道徳の実行者は、既記のごとく、ただ言行の一致するのみならず、その精神が神

の心に適合しておるのであります。故に普通道徳を守る人のごとくに、この身・口・意

の三者おのおの異なるというようなことはないのであります。それ故にその至誠が神に

通ずるのであります。 

 
(66) Fulfil your responsibility with consistency of speech, action and mind. In the case 
of a man of supreme morality, not only his speech and action agree with each other, but 

also his mind conforms to the mind of God. His speech, action and mind do not show 

inconsistency in relation to one another as they do in the case of a man of ordinary 

morality. His sincerity, therefore, is accepted by God. 

 

P.333 第 8 章 最高道徳実行上の注意条件 

（12）「言うことは易く行うことも易く心事は極めて難し」 

従来の教訓では「言うは易く、行うは難し」となっておりましたが、今日知識ある人

は相当に善いことも行うのであります。しかしながら、その善事に伴う精神上の動機と

目的とが、真に神に通ずる至誠から出ておるものは少ないのであります。いま、最高道

1. Tratado... Vol. 9, pág. 377 (66) 
 
 
 
 
(66) Cumprir com as responsabilidades sendo coerente nas palavras, ações 
e pensamentos. O homem que segue a moralidade suprema não só é coerente na 
palavra e na conduta, mas também na sua atitude mental (sentimento, pensamento, 
propósito, intenção), que está sempre em sintonia com Deus. Não é o que acontece 
com os homens de moral comum, em que as palavras, condutas e sentimentos 
(intenções) são divergentes. Por isso, a sinceridade do homem da moralidade 
suprema alcança a Deus. 
 
 
 
 
 
P.333. (12) É fácil falar, praticar também é fácil, mas difícil mesmo é o 
sentimento (atitude mental).  
 
 
Os ensinamentos morais até o presente diziam: Falar é fácil; difícil é praticar. Mas, 
hoje, as pessoas estudadas (cultas) às vezes praticam muitas boas ações. As 



– 3 – 

徳は善事に対する精神作用を重大視するのであります。しこうして道徳の実行上に精神

作用の重大なることは第一巻第四章・第十二章第八項・第十四章第二十六項及び第二十

七項ならびに第十五章第一項を参照せられんことを乞《こ》う。 

(12) It is easy to say, easy to do, but hard to be truly sincere. Up to the present, the 

moral warning has been, “It is a long way from saying to doing” meaning that saying is 

easy but doing is difficult. Today, however, those who are intelligent sometimes do 

considerable good, only their motives and purposes are rarely derived from sincerity truly 

acceptable to the divine will. Supreme morality lays great importance on the quality of 

mental attitude in which the good is done. As to the importance of mental activity, please 

refer to Book One, Chapter Four, Chapter Twelve, VIII, Chapter Fourteen, XXVI and 
XXVII, and Chapter Fifteen, I. 

motivações, intenções e objetivos dessas boas ações – entretanto – raramente são 
originários da sinceridade que alcance verdadeiramente a Deus. A moralidade 
suprema dá grande importância à qualidade da atitude mental no momento do 
exercício das boas ações. Sobre a importância da atitude mental peço que 
consultem o Livro 1, Capítulo 4, Capítulo 12-VIII, Capítulo 14-XXVI e XXVII, e 
Capítulo 15-I. 

 

４８ 身口意《しんくい》一致《いっち》して責任を尽《つ》くす 

 

 この格言は、日常における一切の行動の基準を述べたものです。 

 ここにいう「身口意」とは、行ないと言葉と心づかいをさします。 

 私たちは、自分で言ったことを実行しなかったり、実行しないことをあ

たかも実行したかのように話すことがあります。このような無責任な態度

では、だれからも信用されなくなります。依頼されたことや約束したこと

を正確に守るなど、言行《げんこう》を一致させることは大切な道徳で

す。 

 しかし、いかに言行が一致していても、それが形式的であったり、動機

が不純であるなど、心づかいが伴《ともな》っていないことが少なくあり

ません。たとえば、他人から依頼された仕事や用事を行なう場合、自分を

よく見せようとか、相手に嫌《きら》われたくないとか、恩を着せようと

いうような心づかいにもとづいていることが多いものです。また、自分が

日ごろ道徳に関心をもち、社会奉仕活動を実行している場合でも、ひとり

よがりの正義感にもとづいていることがあります。 

 

 



– 4 – 

 このような行為は、言行が一致し、形のうえでは善いことを行なってい

るように見えますが、それは自負心や高慢心などの利己的な心づかいにも

とづいているといえましょう。これでは自分の仕事や活動の責任を十分に

果たしたことにならないばかりか、結局、相手や第三者から信頼されず、

温かい人間関係を築くこともできません｡ 

《言《い》うは易《やす》く行《おこ》なうも易《やす》く心事《こころ

づかい》極《きわ》めて難《かた》し》 

 最高道徳では、心づかいをもっとも重視します。すなわち、何事を行な

うにも言行を一致させるだけでなく、心づかいも一致させるのです。心づ

かいは目に見えませんが、どのような心づかいも相手の精神に感じとら

れ、大きな影響を与えます。私たちは、自分の心を基準にするのではな

く、神の慈悲心を基準として、相手の安心と幸せを願う心づかいですべて

のことを行なうのです。このような心づかいが基本となって、はじめて言

行が適切で美しいものとなり、すべての人に快感、満足を与えることがで

きるのです。 

 私たちが、日々の行ないと言葉と心づかい、すなわち「身口意」を神の

慈悲心に一致させ、至誠をもってすべての責任を果たして行くならば、自

己の品性は向上し、他人にも感化を与えて、円満な人間関係を築くことが

できます。 

 

 
２．新版『道徳科学の論文』第8 冊 

P.372 第14 章 第26項 最高道徳は無為にして人を感化す 

私が若きとき、中国聖人の書中に「聖人は無為《むい》にして化す」ということを見

ましたれど、その当時その意味が十分に理解されませんでした。しかるに多くの経験を

累《かさ》ね、且つ積年いささか最高道徳の実行をなせし結果、その意味がはじめて理

解されました。 

いま、最高道徳を体得し、真に慈悲の精神をもって人心を開発もしくは救済しようと

いうことを日常に心掛くるようになりましたならば、その人の住する所はその空気おの

ずから平和且つ温暖にして、そこに入り来たるものまず一種いうべからざる好感を生じ

て安心するのであります。単に口頭の諛辞《ゆじ・おせじ》や形式上の優遇をなすにあ

らざるも、すべての人はみなその精神を安んじて、快き気分を持つようになるのであり

2. Tratado... Vol. 8, pág. 372, Cap. 14. XXVI. Moralidade Suprema 
influenciará as pessoas sem grandes esforços.  
 

Quando eu era jovem, li num livro de filosofia chinesa que “Os Mestres influenciam 
as pessoas sem grandes esforços”. Naquela época, porém, eu não conseguia entender 

totalmente o significado da frase. Só depois de muitas experiências e anos de dedicação 

nas práticas da moralidade suprema, fui capaz de entendê-lo. 
 

Se uma pessoa alcançar a moralidade suprema e passar a dedicar a sua vida cotidiana 

na iluminação e salvação da mente humana, por meio da verdadeira benevolência, 
então, ela será capaz de criar no seu entorno uma “atmosfera” de paz e calor humano e 



– 5 – 

ます。すなわち当方に真の慈悲の精神があるかないかということは、おのずから外部の

人に感通するのであって、少しの知識ある人はこれを見分くることが出来るのでありま

す。更に詳《つまびらか》にいえば、人間の精神作用は直接もしくは間接に他人の心に

影響を及ぼすのであります。すなわち甲の精神作用の一つが原因となって、乙の精神作

用に一つの結果を生ずるのです。かくて社会遺伝的にその最初の精神作用は漸次に広く

社会に伝播《でんぱ》するのであります。故に、ある人間の偉大な慈悲の精神作用は社

会の人心を支配するに至るという事実が存在するのであります。されば、古代聖人の偉

大なる慈悲心が天下の人心を感動せしめてこれを感化し、無為にしてこれを統治したと

いうことは偶然ではないのであります。これにつきて参考となる材料が日本及び中国に

はたくさんありますが、その最も顕著なものは、日本の武術における気合《きあい》、

その他武術の極致に含蓄するところの精神力の作用であります。次に日本及び中国の美

術、たとえば絵画のごとき、書道のごとき、彫刻のごとき、音楽のごとき、みなその人

の精神作用がその技術を精妙ならしむるものであると称せられておるのであります。故

に日本及び中国の古代美術は、写術を尊ばずして、その当事者の道徳的精神を尊んだの

であります。 

さて、従来の道徳は他人に対して口頭や形式上の待遇はこれを厚くし、相互ともに礼

儀を尽くし、巧言令色《こうげんれいしょく・ことばたくみにわらいがお》・謙遜《け

んそん》を極むるも、その交際の間に他人をして真に安心せしむベき要素を含んでおり

ませぬ。たとえば、日本東京の中流以上の家庭に田舎より来たる女中に対して俸給及び

賞与を与え、食事のごときも主人と同一のものを与うる家多けれど、その少女が常に淋

《さび》しき感じを有しておるというのは何故でありましょうか。主婦人に真の慈悲心

がないからのことであります。しかるに、いま最高道徳にていう人心の開発もしくは救

済の心をもって、かかる可憐《かれん》な者に対してこれを待遇いたしましたならば、

たとい食事のごときは主人の余りを与うるも、尚《なお》且《か》つ《それでさえ》真

に喜んでその恩を謝するでありましょう。それ、かくのごとく最高道徳は、物質的もし

くは形式的よりは、まずその根本の精神に慈悲を持ち、人心を開発しもしくは救済する

ということがそのすべての動機及び目的でありますが故に、その至誠はおのずから発し

て、まず四囲の人心を感化し、ついに延《ひ》いて全世界に及ぶのであります。 

昔は「言うことは易《やす》く、行うことは難《かた》し」と申しておりましたが、

今日にては人知進歩して、言うことも行うことも易くなったのでありますが、その精神

作用すなわち心使いが難いのであります。真にわが精神を神の心と一致させて、その心

使いを真の慈悲にすることは実に難いのであります。かかることを実行しようとしたこ

とのない者は、少しもその心使いの難いことが分からぬのでありますが、その心使いを

真の慈悲に改めて、且つこれを持続させようとするのは実に難中の難事であります。こ

れ私が約二十年以来かかる心使いを修養してきた結果、はじめてその難きことを知り、

その結果として古代聖人の実に偉大であったことが分かりました。けだし聖人は自然に

慈悲がその精神から湧《わ》き出たものと思われます。しかるにわれわれ尋常人の慈悲

は人為的であって、いわゆる人造の愛情ですから、たとい慈悲の精神になっても、その

価値は聖人の慈悲に劣るのであります。たとえば、聖人の慈悲は自然に湧出《ゆうしゅ

つ》する温泉の効力のごとく、われわれ尋常人の慈悲は人造の薬湯の効力のごとくであ

ります。且つこの人造の慈悲さえも容易に出来ぬのであります。故に痛切に自己の現在

における運命の原因を自覚し、且つ現在における自己の精神作用の不完全なることを自

覚せざるを得ないのであります。しかしながら、われわれ尋常人にても、ひとたび慈悲

の心になり得れば、必ずその感化を他に及ぼすことが出来て、他人を幸福にすることが

todos que adentrarem nesse espaço imediatamente perceberão uma sensação 

indescritível de conforto e tranquilidade, e suas mentes estarão em repouso.  
A pessoa de moral suprema não precisará usar palavras amáveis ou de cortesias para 

tranquilizar a mente de outras pessoas; pois, quer tenhamos ou não a verdadeira 

benevolência, isso será percebido por outras pessoas, e homens comuns de certa 

sabedoria também perceberão. Discorrendo em mais detalhes, isso quer dizer que a 
atitude mental do homem exercerá influências diretas e indiretas na mente de 

outras pessoas. Ou seja, a atitude mental (energia do sentimento, pensamento) de uma 

pessoa causa efeitos na atitude mental de outra pessoa. Por isso, a atitude mental que 
teve origem primeiro numa pessoa, gradualmente será disseminada em toda a 

sociedade, de acordo com o padrão de herança social(1) — donde, a realidade de que 

a atitude mental, baseada na grande benevolência de um homem, chega a influenciar 
enormemente a mente de toda uma sociedade. Não foi por acaso, portanto, que a grande 

benevolência dos antigos Mestres inspiraram e influenciaram os povos, e assim os 

governou, sem grandes esforços.  

Com relação a isso há muitos materiais de referência interessantes no Japão e na China, 
dos quais se destaca o Kiai – 気合《きあい》(2) e outras energias mentais implícitas nos 

exercícios das artes marciais do Japão. Da mesma forma, no Japão e na China, em 

todos os campos das artes como pintura, caligrafia, escultura e música, admite-se que 
é a nobre atitude mental do artista que proporciona a sua primorosa habilidade. No 

Japão e na China antigos, portanto, as obras de arte eram apreciadas não tanto pela 

qualidade da obra em si, mas pelo espírito moral (qualidade/valor moral) do artista, aí 
envolvido. 

 
(1) A herança social também pode ser chamada de herança popular ou herança cultural, 

trata-se das características típicas de um grupo social, uma cultura ou classe que são 

transmitidas para os seus descendentes, como as tradições, histórias, língua, ideias, 

culinária e demais fatores que conseguem resistir ao longo do tempo. A herança social 

ajuda a moldar o comportamento, moral e ético, de cada sociedade, levando em 

consideração os padrões vigentes em determinado período histórico, as condições 

econômicas e educacionais daquela população. 

(https://www.significados.com.br/heranca/) 

 
(2) Kiai é uma palavra japonesa que denota tanto a força de vontade concentrada, 

quanto o grito para expressá-la, que acompanha uma ação que pretende dominar 

algum objeto ou garantir o sucesso. Veja mais sobre Kiai no: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Kiai 

https://oyamaacademy.wordpress.com/2018/06/19/kiai-%E6%B0%97%E5%90

%88-e-a-respiracao/ 
 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Kiai
https://oyamaacademy.wordpress.com/2018/06/19/kiai-%E6%B0%97%E5%90%88-e-a-respiracao/
https://oyamaacademy.wordpress.com/2018/06/19/kiai-%E6%B0%97%E5%90%88-e-a-respiracao/


– 6 – 

出来るのであります。かくてその感化累積の結果は、ついにまた聖人のごとくに無為

《むい》にして世界の人心を救済することを得るに至りましょう。 

 

されば、古代の聖人が無為にして天下の人を感化したということの原理が、ここに至

って明白に理解されました。左に中国聖人の教訓を引いて参考に供しておきます。 

『論語《ろんご》』〈衛《えい》の霊公《れいこう》第十五〉 

子《し》いわく、「無為《むい》にして治まれるは、それ舜《しゅん》か。そ

れ何をか為《す》るや。己れを恭《うやうや》しゅうして正《ただ》しく南面す

るのみ〈己れを恭しくするは、聖人、徳を敬うの容《かたち》〉」。 

『中庸《ちゅうよう》』〈第二十六章〉 

故に至誠は息《や》むことなし。息まざるときはすなわち久し。久しきときは

すなわち徴《しるし》あり。徴あるときはすなわち悠遠《ゆうえん》なり。悠遠

なるときはすなわち博厚《はくこう》なり。博厚なるときはすなわち高明《こう

めい》なり。博厚は物を載《の》するゆえんなり。高明は物を覆《おお》うゆえ

んなり。悠久は物を成すゆえんなり。博厚は地に配す。高明は天に配す。悠久は

疆《かぎり》なし。かくのごときは見《しめ》さざれども章《あらわ》る。動か

ざれども変ず。為《す》ることなけれども成る。天地の道、一言《いちげん》に

して尽くすべし。その物たること弐《ふたつ》ならざるときは、すなわちその物

を生ずること測られず。 

『易経《えききょう》』〈繋辞《けいじ》下伝〉 

神農《しんのう》氏没して黄帝《こうてい》・堯《ぎょう》・舜《しゅん》氏

作《おこ》る。その変に通じて民をして倦《う》まざらしめ、神《しん》にして

これを化《か》す。民をしてこれに宜《かな》わしむ。易《えき》、窮《きわ》

まればすなわち変ず。変ずるときはすなわち通ず。通ずるときはすなわち久し。

ここをもって天よりこれを祐《たす》く。吉《きつ》にして利あらずということ

なし。黄帝・堯・舜、衣裳《いしょう》を垂れて天下治まる。けだしこれを乾坤

《けんこん・てんち》に取る。 

 

中国の聖人の教えによれば、黄帝・堯及び舜等は、日本でいうところの寝衣《ねま

き》のままで、寝ておって天下が治まったというのであります。それは何故であるかと

いえば、神の心に通ずる真の慈悲心を有して、天下の人心を開発しもしくは救済して、

これを幸福に導きたいと思うておったからであります。しかるに現今の人々は、政治家

も実業家も日夜活動して多忙を極めておれど、その国家も政党も治まらず、その会社も

商店も工場も治まらずして、人民も社員も職工も不平に充《み》ちておるのでありま

す。ことに教育家も宗教家も日々活動して教育もしくは説教をなしておれど、世界の人

類はその本能に従って知識は進めど道徳は進まぬのであります。これ何故でありましょ

うか。すなわち政治家も、実業家も、教育家も、宗教家も、みな少しも神の心に一致す

る慈悲の心なく、ただ単に利己主義にのみ囚《とら》われて、これに駆使《くし》せら

れつつ狂奔しておるためであります。しからばすなわち現今の人々の活動は全く徒労に

すぎぬのでありましょう。されば、すべての人々は深く最高道徳の精神を体得して、真

に慈悲の精神作用というものを試むることが必要でありましょう。さすればその精神安

定して、肉体寧静《ねいせい・やすくしずか》、俄然《がぜん》としてその精神的及び

物質的生活の状態が一変し、その上におる人にも、下におる人にも、同列の人にも、み

Na moralidade comum, as pessoas costumam ser bem comportadas, no uso das 

palavras e nos formalismos, procuram ser gentis e modestos, trocam belas palavras e 
sorrisos, mas nos relacionamentos interpessoais faltam elementos que realmente levem 

as pessoas a um estado genuíno de paz interior.  

Muitas das famílias de classe média ou alta em Tóquio, por exemplo, não só pagam os 

salários devidos e gratificações às empregadas vindas do interior (Nota da tradução: 
Nessa época, ~1910 a 1930, em geral, as empregadas domésticas eram moças 

provenientes da zona rural paupérrima), mas também, fornecem-lhes o mesmo tipo de 

comida preparada para o dono da casa; mas porque será que essas garotas estão sempre 
com aparência triste e desanimada?  

É porque os patrões carecem de sentimento de verdadeira benevolência. No entanto, se 

elas fossem tratadas com sentimentos mais elevados, de iluminação e salvação interior, 
baseado na moralidade suprema, elas se sentirão verdadeiramente acolhidas, felizes e 

muito gratas, mesmo que suas refeições sejam bem mais simples.  

Pois, em vez de bens materiais ou formalidades, a motivação e o objetivo da moralidade 

suprema é a iluminação da mente humana e sua salvação, mediante a verdadeira 
benevolência no coração; dessa forma, a sinceridade de suas atitudes certamente vai 

emergir inspirando primeiro as pessoas do entorno e, no final, toda a humanidade. 

 
Antigamente costumava-se afirmar que “Falar é fácil; o difícil é praticar” mas hoje, 

com o progresso do conhecimento humano, tornou-se fácil falar e praticar. Ocorre que 

a dificuldade maior está na atitude mental ou na forma de pensar. É verdadeiramente 
difícil mantermos a coerência do sentimento com a vontade de Deus e elevá-lo ao nível 

da verdadeira benevolência. Aqueles que não se esforçaram em elevar o seu estado de 

espírito a tal nível não compreenderão essa dificuldade, mas é realmente muito difícil 

atingirmos o nível de verdadeira benevolência e mantê-la continuamente.  
No meu caso, foi o esforço de cerca de vinte anos nesse exercício de pensamentos que 

pude perceber essa dificuldade e, conseqüentemente, compreender a real grandeza dos 

antigos Grandes Mestres. Com certeza, a benevolência dos Grandes Mestres flui 
espontaneamente de seus corações, enquanto conosco, pessoas comuns, a 

benevolência, se for alcançada, será ainda artificial, e muito menos valiosa do que a 

dos Grandes Mestres.  

A benevolência dos Grandes Mestres, comparada com a de pessoas comuns seria por 
exemplo como se fosse comparar o efeito de uma fonte natural de águas medicinais 

com as águas de uma fonte comum, artificialmente medicada. E além disso, mesmo 

esse nível de benevolência artificial não é fácil de ser atingido.  
Conseqüentemente, é necessário termos a clara conscientização das causas do destino 

atual da nossa vida(3) e também, percebermos fortemente as imperfeições da nossa 

atitude mental cotidiana. No entanto, mesmo nós, pessoas comuns, uma vez alcançado 
o estado mental de benevolência, podemos certamente exercer sua influência sobre os 

outros e conduzi-los a um estado de felicidade. E, o acúmulo de influências sobre outras 



– 7 – 

な悦服《えっぷく》せられて、真に平和の生活をなすことが出来るようになりましょ

う。且つ国家も、社会も、すべての団体も、みなともに平和に治まるに至りましょう。 

 

XXVI. Supreme Morality Will Influence People Even without Exertion. Also, 

“It Is Easy to Say, Easy to Do, but Hard to Be Truly Sincere.”  

When I was young, I happened to read in a book of Chinese philosophy that “Sages 

influence people without exertion”. At that time, however, I could not fully understand 

the meaning of the saying. Only after many experiences and years effort made for the 

practice of supreme morality was I able to understand it.  

If once a person has mastered supreme morality and has come to endeavour in his daily 
life to enlighten or bring the human mind and spirit to salvation by means of the spirit of 

true benevolence, then in the place where he lives the air itself will be peaceful and warm 

and all who enter that place will immediately feel an indescribable sense of comfort, and 

their minds will be at rest. He needs no sweet words or courtesies to ease their minds; for 

whether or not we have true benevolence on our part will make itself felt by other people, 

and it does not require much knowledge for a man of ordinary understanding to recognize 

it. To expatiate upon this in greater detail, man's mental activity will exert its influence 

directly or indirectly on the minds of other people. That is to say, the mental activity of a 

person will work as a cause to bear a result in the mental activity of another. Thus the first 

mental activity will be gradually disseminated widely throughout society according to the 

pattern of social inheritance — hence the existence of the fact that mental activity based 
on the great benevolence of a man will come to dominate the public mind in society. 

Accordingly, it was no accident that the great benevolence of the ancient sages inspired 

and influenced the public, and thus governed them without exertion. In this connection, 

there are many persuasive reference materials in Japan and China, the most notable of 

which is kiai,* and other functions of mental power implied in the culmination of Japanese 

military arts. Similarly, in all the fields of the Japanese and Chinese arts, such as painting, 

calligraphy, sculpture, and music, it is admitted that it is the noble mental activity of the 

artist that makes his skill exquisite. In ancient Japan and China, therefore, works of art 

were appreciated not so much for the graphic skill itself but for the artists’ moral spirit.  

(*) kiai is a Japanese word which denotes either concentrated will-power, or the 

yell to express it, that accompanies an action intending to overpower some object 

or to ensure success. 

In conventional morality, people are expected to be polite in words and formalities, so 

they vie with each other to show more courtesy and modesty and exchange fine words and 

smiles, lacking, however, in such relationships as will lead people to a state of genuine 

peace of mind. Many of the middle or upper class families in Tokyo, for example, not only 

pay due wages and bonuses to the housemaids from the country but also supply them with 

the same sort of meals as prepared for the master of the house; but these girls, it is said, 

always feel lonely. It is because their mistresses are lacking in the spirit of true 

benevolence. Such pitiable girls, however, if treated with the spirit of enlightenment and 

pessoas resultará na possibilidade de que nós também, como os Grandes Mestres, 

possamos levar a humanidade à salvação, sem fazer grandes esforços. 
Assim, compreendi claramente qual era o princípio que funcionava quando os antigos 

Grandes Mestres influenciavam o público sem fazer quase nada. Citarei aqui, como 

referência, algumas passagens das obras dos Grandes Mestres chineses: 

 
Lun Yu (Os Analectos de Confúcio), Livro XV, Ling Gong de Wei. 

O Mestre disse: “Provavelmente Shun é o homem que governou com eficiência 

sem esforço. O que ele fez? Ele não fez nada além de manter o respeito470 e 
sentar-se de frente para o sul.” * 

 
(3) Ver Máxima número 13: Demonstre a gratidão assumindo a responsabilidade 
pelo destino da vida. 

 
470 ou seja, respeitando a virtude. 

* Virar-se para o sul significa sentar-se no trono. 
 

Zhong Yong (O Livro do Meio Áureo), Capítulo XXVI. Tradução Não revisada... 

A sinceridade, portanto, nunca cessará. Já que não vai parar, vai continuar. Já que 
vai continuar, vai mostrar evidências. Já que vai mostrar evidências, será longa e 

eterna. Uma vez que será longa e distante, será ampla e espessa. Uma vez que 

será ampla e espessa, será alta e brilhante. Ser ampla e espessa é como conter as 
coisas. Ser alta e brilhante é como espalhar as coisas. Continuar longo e eterno é 

como aperfeiçoar as coisas. Ser ampla e espessa é comparado à Terra. Ser alta e 

brilhante é comparada ao céu. Ser longa e eterna não encontrará limites. Tal 

personagem se torna manifesto sem ser exibido; produz mudanças sem nenhum 
movimento; realiza sem nenhum esforço. O caminho do Céu e da Terra pode ser 

completo em uma palavra. Quando se forma e não é duplo, ele produzirá coisas 

de maneira insondável. 

 

Yi Jing (O Livro das Mutações), Ji Ci Xia Zhuan. – Tradução Não revisada... 

Shen Nong morreu e Huang Di, Yao e Shun ressuscitaram. De acordo com as 

mudanças, eles mantiveram o povo incansável; eles eram tão divinos que 
transformaram o povo para se confundir com eles. Quando um curso de eventos 

chega ao fim, uma mudança aparece. Após a mudança, tudo corre bem. Quando 

tudo correr bem, continuará por muito tempo. Assim, eles foram ajudados pelo 

Céu, eles tiveram boa sorte, e cada movimento deles não pode deixar de ser 
vantajoso. Huang Di, Yao e Shun penduraram suas roupas e a paz foi mantida 

em todo o país. Com toda a probabilidade, foi tirado de Qian e Kun, ou seja, à 

maneira do Céu e da Terra. 



– 8 – 

salvation expounded by supreme morality, will feel truly happy and grateful, even if their 

meals are, for instance, remnants of their masters' food. Thus, it is the sole motive and 

objective of supreme morality to enlighten or bring the human mind to salvation, with true 

benevolence as the basis of the spirit, rather than with materials or formality; and therefore 

its sincerity cannot but issue forth and first inspire the people in the vicinity, and finally 

the whole world of mankind. 

It used to be the saying current in the world that “It is easy to say but difficult to practice”, 

but today, with the progress of human knowledge, it has become both easy to say and 

practise. The difficulty lies in the mental activity or the way of thinking. It is really and 
truly difficult to conform one's mind to the will of God and to elevate one's state of mind 

to the level of true benevolence. Those who have not endeavoured to convert their state of 

mind to such a level may not comprehend the difficulty at all, but it is really the hardest 

of all human efforts to have one's way of thinking converted to the level of true 

benevolence and to maintain it there. In my own case, it was only as the result of 

endeavouring for about twenty years towards such a way of thinking that I came to realize 

the difficulty and, consequently, to understand the real greatness of the ancient sages. To 

the best of my belief, the sages’ benevolence flowed out of their minds spontaneously, 

while, with us ordinary people, the benevolence, if attained, being artificial, is far less 

valuable than that of the sages. The benevolence of the sages, for example, is to that of the 

ordinary men what the effect of a natural spa is to that of an artificial medicated bath. 
What is more, even this artificial benevolence is not easy to produce. Accordingly we 

cannot help realizing the plain cause of our present destiny and also feel severely the 

imperfections of our own present mental activity. Even we ordinary people, however, once 

having attained the mental state of benevolence, can surely exert its influence upon others 

and lead them to a state of happiness. In this way, the accumulation of influence exerted 

on other people will result in the possibility that we, too, like the sages, may be able to 

bring mankind to salvation by doing nothing.  

Thus I was able to gain a clear comprehension of what the principle was that worked when 

the ancient sages influenced the public by doing nothing. I will quote here for reference 

some of the precepts of the Chinese sages:  
 

Lun Yu (The Analects of Confucius), Book XV, Ling Gong of Wei.  

The Master said: “Probably Shun is the man who governed efficiently without 

exertion. What did he do? He did nothing but keep respectful470 and sit facing the 

south.”* 
 

470 i.e., respecting virtue.  

* To face the south means to sit on the throne. 
 

Zhong Yong (The Book of the Golden Mean), Chapter XXVI.  

Sincerity, therefore, will never cease. Since it will not cease, it will continue. Since 

it will continue, it will give evidence. Since it will give evidence, it will be long and 

far. Since it will be long and far, it will be broad and thick. Since it will be broad 

and thick, it will be high and bright. To be broad and thick is how to contain things. 
To be high and bright is how to overspread things. To continue long and eternal is 

 

Assim, de acordo com o preceito do sábio chinês, Huang Di, Yao e Shun teriam 
mantido seu estado bem governado, mesmo que permanecendo o tempo todo na cama, 

de pijamas. O que tornou isso possível foi o seu intenso desejo (vontade), a sua 

verdadeira benevolência, coerente com a vontade de Deus, de iluminar e buscar a 

salvação da população e conduzi-la a um estado de felicidade.  
As pessoas da atualidade, no entanto, sejam políticos ou empresários, apesar de estarem 

trabalhando arduamente, dia e noite, não conseguem administrar os assuntos do Estado 

nem dos partidos políticos, e nem administrar suas empresas, lojas e fábricas, deixando 
assim a nação, funcionários e trabalhadores, extremamente insatisfeitos.  

 

Em especial, os educadores e autoridades religiosas, também trabalham todos os dias 
no ensino e na pregação, mas, as pessoas do mundo inteiro avançam no conhecimento 

seguindo apenas seus próprios instintos, enquanto a moralidade é deixada para trás.  

Qual é a causa de tudo disso? É porque nem políticos, empresários, educadores ou 

religiosos — nenhum deles — têm a benevolência que esteja de acordo com a vontade 
de Deus, estando possuídos apenas pelo egoísmo e dominados por ele, fazendo 

esforços frenéticos sem propósitos. Desta forma, portanto, todos os esforços das 

pessoas de hoje só podem ser infrutíferos.  
Por isso, é necessário que todas as pessoas apreendam (assimilar, apropriar, absorver) 

— no fundo de seus corações —, o espírito da moralidade suprema e se esforcem para 

exercitar o sentimento de verdadeira benevolência.  
Agindo dessa forma a pessoa poderá encontrar a tranquilidade espiritual, e estar fisica 

e mentalmente calmos e pacíficos; e assim, a condição de vida espiritual e material 

repentinamente sofrerá mudança completa, e conseqüentemente, passará a ser 

respeitada e apoiada pelos superiores, subordinados e aqueles da mesma categoria, e a 
levar uma vida realmente pacífica. Quando as pessoas crescem e desenvolvem dessa 

forma, o estado, a sociedade e todas as organizações funcionarão de forma harmoniosa. 



– 9 – 

how to perfect things To be broad and thick is compared to Earth. To be high and 

bright is compared to Heaven. To be long and eternal will find no limit. Such a 

character becomes manifest without being displayed; it produces changes without 

any movement; it accomplishes without any effort. The way of Heaven and Earth 

may be complete in one word. When it forms and is not double, it will produce 

things in a manner unfathomable.  
 

Yi Jing (The Book of Changes), Ji Ci Xia Zhuan.  

Shen Nong died and Huang Di, Yao and Shun arose. According to the changes, they 
kept the people unwearied; they were so divine that they transformed the people to 

conform to them. When a course of events comes to an end, a change appears. After 

the change, all goes well. When it goes well, it will continue long. Thus they were 

helped by Heaven, they had good fortune, and each movement of theirs cannot but 

be advantageous. Huang Di, Yao and Shun hung up their garments, and peace was 

maintained all over the land. In all probability, it was taken from Qian and Kun, that 

is, after the manner of Heaven and Earth.  
 

Thus, according to the Chinese sage's precept, Huang Di, Yao, and Shun are said to have 

maintained their state well-governed staying all the while in bed in night clothes. What 

made it possible was their wish, their real benevolence being in accord with the will of 

God, to enlighten or bring to salvation the spirit of the public, and to lead them to a state 

of happiness. People nowadays, however, whether politicians or businessmen, while 

busying themselves day and night, can neither administer the affairs of the state and the 
political parties, nor manage their companies, shops, and factories, thus leaving the nation, 

employees, and workers full of complaint.  

Educators and religious men especially are also busying themselves every day in 

education and preaching, but with the result that the people in the world make progress in 

knowledge following only their own instincts, while morality is left behind. What is the 

cause of this? Neither politicians, businessmen, educators nor religious men — none of 

them — have benevolence such as accords with the will of God, but are possessed with 

selfishness alone and are swayed by it, thus making frantic efforts to no purpose. In this 

way, therefore, all the efforts of people nowadays can only prove fruitless. This being the 

case, it is necessary for all people to endeavor to exercise mental activity of real 

benevolence by comprehending deep in their hearts the spirit of supreme morality. They 

will then find themselves spiritually at rest, physically calm and peaceful; and thus the 
condition of their spiritual and material life suddenly undergoing a complete change, they 

consequently come to be respected and supported by their superiors, subordinates, and 

those of the same rank, and to lead really peaceful lives. When people develop in this way, 

the state, society and all organizations will also be governed harmoniously. 

３．モラロジー研究所出版部編『ニューモラル 心を育てる言葉 366 日』 

P.258 「言うは易く、行うも易く、心づかいは極めて難し」 

3. Livro: 366 dias com as palavras da Nova Moral 
Pág. 258: É fácil falar, praticar também é fácil, mas difícil mesmo é o 
sentimento (atitude mental). 



– 10 – 

よく「言うは易く、行うは難し」と言われますが、モラロジーの創建者・廣池千九郎

（法学博士、一八六六～一九三八）は「言うは易く、行うも易く、心づかいは極めて難

し」という言葉を遺しています。 

道端のゴミを拾う、お年寄りを気づかう、寄付をするといった行為は、努力すれば可

能でしょう。しかし、それを行うときの心づかいが悪ければ、かえって悪い結果を招く

こともあるものです。家庭や職場、地域社会でも、人のためによい行いをしようとする

なら、見返りを期待せず、相手の幸せや喜びを願いながら行いたいものです。 

私たちは毎日、多くの人とのかかわりの中で善事を行う機会を得ています。その時々

に自分の心と向き合い、みずからの人間性の向上に努めていきたいものです。そうした

努力が、私たちの人生を必ず豊かなものへと導いていくことでしょう。 

 

 

Costuma-se dizer que é fácil falar e o difícil é praticar, mas uma frase de 
Chikuro Hiroike (Doutor em Direito, 1866-1938), fundador da Moralogia, diz 
o seguinte: “É fácil falar, praticar também é fácil, mas difícil mesmo é o 

sentimento”. 

Apanhar um lixo na rua, dar atenção a um idoso, fazer uma doação etc. são 
exemplos que podem ser praticados com um pouco de força de vontade. No 
entanto, se os seus sentimentos — no momento dessas práticas — não 
forem adequados, os resultados podem não ser bons. Ao praticar boas 
ações, seja em casa, seja no trabalho ou na comunidade, o desejável é 
fazê-las pensando na felicidade e alegria das pessoas, isento de 
expectativa de retorno. 

Todos os dias, nas interações com diversas pessoas, temos a oportunidade 

de praticar boas ações. A cada oportunidade, deveríamos observar o nosso 
interior e esforçarmos para elevar a qualidade dos nossos sentimentos. São 
esses esforços que certamente orientarão a nossa vida na direção da 
prosperidade. 

  

P.312 「五事を正す」 

江戸初期の儒学者・中江藤樹（一六○八～一六四八）は、さ

まざまな徳行・感化によって〝近江聖人〟と称えられた人物で

す。藤樹は日常の中で心がけるべきこととして、「五事（貌・

言・視・聴・思）を正す」ということの大切さを説きました。 

これは、和やかな顔つきをし（貌）、思いやりのある言葉で

話しかけ（言）、澄んだ目で物事を見つめ（視）、耳を傾けて

人の話を聴き（聴）、真心を込めて相手のことを思う（思）と

いうことです。こうすることによって、周囲と親しみ、尊敬

し、認め合う心を磨くことができるというのです。 

私たちは、互いに支え合って生きています。よりよい人間関

係を築くには、自分の思いばかりにとらわれず、みずからを律

したうえで、どのように周囲の人々に尽くし、協力していける

かを考えることが大切なのではないでしょうか。 

 

 

P.312 "Corrigindo as Cinco Coisas" 

Toju Nakae (1608 - 1648) foi um estudioso confucionista do início do período Edo (1603-1868), 
muito admirado pelos seus exemplos pessoais e considerado como sendo um dos mestres da 

região de Ōmi (antiga província do Japão, atual prefeitura de Shiga). Dentre seus ensinamentos 
destaca-se a expressão “Corrigir 5 itens (semblante, palavra, olhar, escuta, pensamento)" 
como princípio a ser seguido na vida cotidiana. 

 

O significado é o seguinte: Corrija os 5 itens mencionados procurando 
(i) Manter um semblante de paz e tranquilidade; (ii) usar palavras 

acompanhadas de amor e compaixão; (iii) ter um olhar cristalino para 
ver as coisas; (iv) escutar as pessoas com muita atenção e 
sinceridade; e (v) ter um pensamento sempre voltado ao próximo, 
de coração. Com essas práticas você desenvolverá a empatia com as 
pessoas do seu entorno, repleta de fraternidade, respeito e 

reconhecimento mútuos. 

Nós vivemos na estreita dependência de uns com os outros. Para 
construirmos um relacionamento humano cada vez saudável, é 
importante que pensemos em como dedicar às pessoas ao redor e 

cooperar com elas, desapegando-nos dos pensamentos egocêntricos 
e buscando autodisciplina. 

 

Toju Nakae ( 1608 – 1648) 

 



– 11 – 

4. Lembrete do Curso:  
 

 

 

 

 
 

– Fim – 


